
 
 

Regard du personnel soignant de l’Hôpital 

Femme-Mère-Enfant sur les patientes en situation d’exil 

 
Mémoire du Diplôme Inter-Universitaire « Santé, société et migration » 

Rédigé sous la direction d’Arnaud Béal, psychologue, directeur en psychologie 
sociale 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Collin, Elsa 

Année 2024-2025 

 

0 



 

 

Sommaire 
Sommaire................................................................................................................................ 1 
Glossaire................................................................................................................................. 2 
Introduction.............................................................................................................................3 

I. Connaissances sur la migration en périnatalité.........................................................6 
I.1 Discrimination et soins différenciés......................................................................... 6 
I.2 Interculturalité et maternité...................................................................................... 8 
I.3 Besoins et compétences interculturelles à l’hôpital................................................. 9 

II. Etude............................................................................................................................11 
II. 1 Problématique......................................................................................................11 
II. 2 Méthodologie....................................................................................................... 12 
II. 3 Cadre de l’étude.................................................................................................. 12 
II. 4 Population............................................................................................................14 

III. Observations..............................................................................................................15 
III.1 Dans la période prénatale....................................................................................15 
III. 2 En salle d’ accouchement...................................................................................20 
III. 3 Lors du séjour en maternité................................................................................ 22 
III. 4 Association verbale.............................................................................................27 

IV. Discussion................................................................................................................. 30 
Conclusion............................................................................................................................ 34 
Bibliographie.........................................................................................................................35 
Annexes.................................................................................................................................37 
 

 

1 



 

Glossaire 
 
HFME: Hôpital Femme -Mère-Enfant 

 

USAP: Unité de Soin d’Accompagnement Précoce en Périnatalogie 

 

GSF: Gynécologie Sans Frontières 

 

PASS: Permanence d’Accès aux Soins et à la Santé 

 

PMI: Protection Maternelle et Infantile 

 

 

 

 

2 



 

Introduction  
 

Tout commence avec l’histoire de Mme B. , une jeune guinéenne de 22 ans, arrivée en 

France il y a juste un an. Mme B. a subi des violences physiques, morales et sexuelles, une 

excision, et a finalement fui la Guinée pour éviter un mariage forcé. Elle arrive en France 

après un long parcours migratoire, et des atrocités subies. Elle rencontre à Marseille un jeune 

homme, et tombe enceinte rapidement. Elle se retrouve finalement seule à Lyon, le conjoint 

resté à Marseille, ne sachant pas s'il reconnaîtra l’enfant. Mme B. est suivie à l’Hopital 

Femme-Mère-Enfant, par l’équipe médicale mais aussi psycho-sociale, avec la proposition 

d’une hospitalisation post-natale dans le service USAP. Ce qu’elle accepte. La grossesse se 

déroule normalement. L'accouchement est plus compliqué, une césarienne est réalisée en 

urgence après des heures de travail et des anomalies du rythme cardiaque foetal. Mme B. 

donne naissance à un garçon, A. qui se porte très bien. Les premiers jours à l’USAP sont 

difficiles, l’équipe décrit une relation mère-enfant qui a du mal à se mettre en place, une 

femme peu locace, réservée, liant peu d’interactions avec son fils. “Les femmes africaines 

sont souvent distantes avec leurs enfants” “Elles montrent peu d’affection à leurs bébés 

aux premiers jours”. (J’annoterai régulièrement ce mémoire de propos de soignants, entendus 

lors de mes observations et de ma pratique professionnelle) .  Au 7ème jour du post-partum, 

Mme B. signale des douleurs abdominales, avec une constipation. La sage-femme fait appel 

au médecin, qui l’examine et conclue à un ileus fonctionnel. Ce trouble est fréquent après une 

césarienne (ou chirurgie abdominale),  où la motilité gastrique est réduite suite à la 

manipulation intestinale et la réaction inflammatoire. On traite donc Mme B. avec des anti 

douleurs, des laxatifs, et on lui demande de plus se mobiliser. Ce reproche lui est fait, elle ne 

se mobilise pas beaucoup. “Comme beaucoup de femmes africaines, elles restent tout le 

temps allongées après leur accouchement”, “Dans leurs pays elles doivent survivre, mais 

arrivées ici, elles se prennent pour des reines”, “Il faut tout leur donner, elles sonnent pour 

remplir une cruche d’eau”. Mme B ne se plaint pas beaucoup, elle poursuit son séjour avec 

discrétion. Au 9ème jour cependant, son état clinique se dégrade. Une sage-femme s’étant 

déjà occupée d’elle, la trouve totalement changée. L’équipe médicale est de nouveau alertée, 

un bilan sanguin réalisé. On retrouve un syndrome inflammatoire élevé, un épanchement 

hématique et un lâchage de la suture utérine. Mme B. est reprise au bloc chirurgical en 

3 



urgence. Les suites opératoires se compliquent d’un sepsis à Escherichia Coli, Mme B sera 

transférée en réanimation dans un autre hôpital. Pendant ce temps, A. est resté avec l’équipe 

soignante. Fait très rare, les nouveau-nés en bonne santé ne restent jamais à l’hôpital, même 

sans parents. Il aurait dû repartir avec une connaissance de Mme B, vivant dans le même 

hôtel. Seulement, cette connaissance était enceinte de 9 mois, et pouvait accoucher à 

n’importe quel moment. Qu’en aurait été d’A. à ce moment-là ? La question du placement 

d’A. s’est donc posée. Mais chaque jour, les nouvelles de sa maman étaient différentes, 

amélioration puis dégradation de l’état clinique. On espérait un retour rapide de Mme B. dans 

notre service. Et puis l’équipe s’est totalement attachée à A. Avec la peur que sa maman ne 

revienne peut-être jamais, avec peut-être une culpabilité partagée. A. a été choyé par l’équipe.  

Il a vécu son premier mois de vie, au cœur d’une maternité, au sein d’une équipe soignante. 

Sans vraiment de personne référente, bercé chaque jour dans de nouveaux bras. Nous lui 

avons fait un carnet, des photos, afin de raconter à sa maman ses premiers moments, première 

sortie dehors, ses sourires… Nous avons pu amener A. auprès d’elle quelques fois, à sa 

demande. Elle sera finalement de retour dans le service de maternité 20 jours après cette 

reprise chirurgicale. Elle restera encore 10 jours avec nous et A. pour pouvoir le retrouver. 

Son comportement est totalement différent des premiers jours post- accouchement. Elle est 

proche de son fils, lui chante des chansons, le promène le soir dans le service, en le portant en 

foulard dans son dos. Elle est très souriante et reconnaissante envers l’équipe. Mme B. qui a 

dû être réopérée pour poursuite de complications quelques mois plus tard, a voulu fêter les 1 

an de son fils à la maternité, avec l’équipe de soignants de l’USAP. 

L’histoire de Mme B. illustre entièrement les difficultés de prises en charge des 

patientes en situation d’exil à l'hôpital : violences sexuelles, excisions peuvent entraîner une 

difficulté d’accouchement voie basse, des préjugés peuvent entraîner un retard de prise en 

charge médicale , la précarité et l’isolement peuvent entraîner les difficultés de prises en 

charges sociales.  

 

Je travaille en tant que sage-femme à l'hôpital Femme-Mère-Enfant à Lyon. Je suis une 

sage-femme hospitalière depuis maintenant 15 ans, et j'ai toujours aimé travailler dans les 

CHU de grandes villes pour le côté recherche médicale, mais aussi pour l'accompagnement 

social, avec des patientes souvent en grande précarité. La grossesse est une période de grande 

vulnérabilité et l'état de précarité accentue vraiment cette vulnérabilité. Je suis persuadée que 

notre rôle est essentiel dans l'accompagnement de ces femmes. 

4 



Je suis aussi bénévole au sein de Gynécologie Sans Frontières, avec des actions dans la 

région lyonnaise. GSF est une ONG qui a pour but de promouvoir la santé des femmes en 

détresse. Elle est essentiellement composée de sages-femmes et de médecins, avec des 

missions à l'international et en France. L’une des missions déployée par GSF sur le territoire 

français est la mission SoliSaFE (Solidarité Santé Femme). Les actions de santé se font 

auprès des femmes en grande précarité, en situation d’exil ou non, hébergées ou accueillies 

dans différentes structures (CADA, accueils de jour …). Le discours de GSF étant “Former, 

Accompagner, Transmettre sans se substituer”, nous avons pour objectif d’intégrer les 

femmes dans un parcours de soin, et non de créer une médecine gynécologique de dépannage. 

 

L’histoire de Mme B. est le point de départ de ce mémoire. Elle m’a donné envie de 

faire ce DIU et d’en faire un écrit en lien avec mon hôpital. Je me sens plus à l’aise avec les 

patientes en situation d’exil, lors de mes interventions avec GSF. Nous sommes plus proches, 

nous avons plus le temps, elles ne sont pas seules, mais accompagnées de connaissances ou 

des sœurs, des amies. Les équipes des structures d’accueil sont beaucoup mieux préparées, et 

habituées à l’interculturalité. Pourquoi à l’hôpital, sommes-nous moins à l’aise, moins à 

l’écoute, et ressentons beaucoup plus de difficultés avec l’Autre ? Peut-être par cette position 

de soignant, avec nos tenues, notre matériel, notre lieu de travail. Je me sens moins sur un 

pied d’égalité. Que lorsque je vais à leur rencontre, sur leurs lieux de vie, en civil.  

 

 

5 



 

I.​ Connaissances sur la migration en périnatalité 
 

I.1 Discrimination et soins différenciés 

 

Les patientes migrantes font partie intégrante de notre exercice de sage-femme 

hospitalière. Elles représentent actuellement une femme sur cinq accouchant en France 

(Sauvegrain, 2017). Et pourtant il existe toujours dans le service public hospitalier une 

discrimination et un racisme, qui amènent à des soins différenciés, à des complications et 

donc à un taux de morbidité plus élevé chez ses patientes (Azria. E 2015). L’augmentation et 

la diversification des populations accueillies aurait donc tendance à accroître le phénomène 

de racisme, plutôt qu’une discrimination positive ? Ce racisme est parfois explicite. Il amène 

à des moments de malaise entre les équipes, et l'on se demande souvent comment réagir 

(Réagir à une remarque raciste - Santé Mentale). 

Mais il existe aussi un racisme implicite, des discriminations inconscientes qui 

concernent tout le personnel soignant, et qui est bien plus pernicieux et tout aussi néfaste dans 

la prise en charge de ces patientes ( “les biais de perception font le lit du racisme systémique 

dans les soins” Elie Azria, projet Bip.). Ces discriminations, au sein de notre système de soin 

Français, sont décrites sans ambiguïté par le Défenseur des Droits dans un rapport  récent 

montrant que : « Les discriminations auxquelles sont exposées les personnes perçues comme 

d’origine extra-européenne, au travers de ses saisines, sont confortées par les données 

officielles et la recherche : les différences de traitement fondées sur l’origine sont un 

phénomène de grande ampleur. Se déployant dans l’intégralité des sphères de la vie sociale, 

ces pratiques, parfois ouvertement discriminatoires, constituent pour les personnes 

immigrées, descendantes d’immigrés ou simplement perçues comme telles, une pression 

quotidienne aux effets durables et délétères sur les parcours de vie et les rapports sociaux 

d’une part importante de la population résidant en France. » (Rapport | Discriminations et 

origines : l'urgence d'agir | 2020). 

Aux Etats-Unis, l'intérêt porté au racisme en santé est étudié depuis longtemps, et a 

explosé au milieu des années 2000. Le mouvement Black Mamas Matter est né en 2013 ( 

conjointement au mouvement Black Lives Matters). Black Mamas Matter a contribué à 

6 

https://www.santementale.fr/2025/02/reagir-a-une-remarque-raciste/


sensibiliser la population, les instances et les décideurs à la surmortalité maternelle des 

femmes noires américaines.  

En France, ce n’est qu’à partir de septembre 2020, en pleine crise du Covid-19, que 

plusieurs spécialistes de la périnatalité française se rapprochent du sujet et signent un éditorial 

dans Gynécologie Obstétrique Fertilité et Sénologie, intitulé « Racisme systémique et 

inégalités de santé, une urgence sanitaire et sociétale révélée par la pandémie Covid-19 ». 

Priscrille Sauvegrain, sage-femme, enseignante à l’université de Paris et docteure en 

sociologie, est notamment responsable de la coordination scientifique de l’axe sociologique 

du projet “Biais implicites et soins différenciés en périnatalité (Bip)”,  co-écrit avec 

l’obstétricien Élie Azria. Ils essayent de comprendre les mécanismes des inégalités sociales 

de santé entre femmes migrantes et femmes natives, afin de voir si le phénomène de 

discriminations inconscientes participerait à ces inégalités de santé.  

La prise en charge des patientes en situation d'exil requiert des compétences 

interculturelles des soignants, souvent non étudiées pendant les études. Ces compétences ont 

été théorisées et des questionnaires (dont l’efficacité a été prouvée) permettent de les évaluer 

(Bernhard et al., 2015 ; Joshua L. Schwarz et al., 2015).  Il s’agit du Cross-Cultural 

Compétence instrument for Healthcare Professionals, présentant cinq échelles (au travers de 

27 items) et mesurant la compétence interculturelle :  

-​sa motivation/curiosité que le soignant porte aux situations interculturelles 

-​son attitude, sous-entendu non jugeante 

-​ses compétences, c’est-à-dire sa capacité d’adaptation aux difficultés de 

compréhension mais aussi la prise en compte des besoins spécifiques relatifs à la culture de 

l’autre 

-​ses émotions/empathie 

-​sa connaissance/sensibilisation 

 

Certaines de ces compétences sont inhérentes à la posture du soignant, et déjà acquises, 

comme l’empathie, l’écoute. D’autres, comme la curiosité, l’attitude ou les compétences, 

requièrent une part d’implication plus importante de la part du soignant ou une formation plus 

approfondie. Elles sont aussi dépendantes du vécu personnel de chaque soignant et de son 

histoire de vie.  

 

L’Autre, différent de nous, parfois incompréhensible, nous renvoie selon Devereux 

(Devereux, 1970), à nos propres “zones d’ombres”. C’est-à-dire à nos qualités que nous 

7 



n’apprécions pas, nos comportements agressifs, nos colères. Face à cet inconnu, poser une 

étiquette sur l’étranger nous permet de nous croire face à du connu. L’exemple de l’hôpital 

l’illustre : le femme migrante enceinte est pour les soignants, avant tout,  en état gravidique. 

La grossesse rassure, car connue par les soignants. Il est parfois facile de se réfugier dans la 

médicalisation, pour ne pas approcher la différence culturelle. 

 

I.2 Interculturalité et maternité 

 

Il est évident que la grossesse, l'accouchement et la maternité sont des moments de 

grande vulnérabilité, avec une “transparence psychique “ énoncée par Winnicott, ( D.W., 

(1956), « La préoccupation maternelle primaire » ). Cet état particulier du psychisme, état de 

transparence où des fragments du préconscient et de l’inconscient reviennent facilement à la 

conscience. Cet état est ordinaire pendant la grossesse, alors qu’il pourrait paraître comme 

grave hors contexte. On sait que pour qu’une femme puisse élaborer son devenir mère 

sereinement, elle a besoin de se sentir portée, protégée, soutenue (terme du “holding”,décrit 

par Winnicott). 

On imagine donc que l’association de la migration, du parcours migratoire, et de 

l’arrivée en terre inconnue, et parfois la clandestinité, doit amener un vécu de la grossesse 

bien plus compliqué qu’une femme native. « La grossesse impose un travail psychique, 

propre à chaque femme, mais compliqué par les contraintes imposées de la migration : 

l’acculturation, la solitude et l’individualisme » (Baubet, 2009) 

Les futures mères d’origine étrangère vont vivre presque simultanément deux 

expériences potentiellement désorganisatrices et fondatrices, celle de l’immigration et celle de 

la maternité. « Elles accueillent un nouvel enfant dans leur vie, tout en ayant elles-mêmes à 

s’adapter à une nouvelle société » (Moro, 2008). Rabain et Wornham (1990) constatent 

d’emblée que la mère migrante est soumise à des exigences contradictoires qui peuvent 

rendre compte d’un certain nombre d’incertitudes : « La mère est mise dans une situation 

complexe d’avoir à intérioriser les valeurs de la société d’accueil en même temps qu’elle 

transmet les valeurs traditionnelles » (R.Radjack et M-R Morao “Apprendre la vie des 

mères”). 

 

8 



Pour les femmes en situation d’exil, c’est par le biais de l’enfant qu’elles vont 

apparaître dans le pays d’accueil. Ces femmes sont souvent contraintes à une clandestinité, 

dans une sorte d’invisibilité pour se soustraire au regard dangereux de la société. Des femmes 

essayant de fuir le regard, de se faire les plus transparentes possibles, et de se créer une 

non-identité pour se protéger. On peut s’inquiéter de l’effet néfaste sur la vie psychique de la 

femme et des liens qu’elle va tisser avec son enfant. 

Avec l’invisibilité, les migrantes font aussi face à la solitude. On sait l’importance pour 

la future mère de sa propre mère, l’idéalisation, la gratitude, l’identification : « le sentiment 

d’être perdue par l’acquisition d’un nouveau statut à la naissance de l’enfant, tout comme un 

fort besoin de soutien d’une figure féminine : mère, grandes sœurs ou belle-mère » (Cynthia 

Weiller, 2012). M-R Moro a induit la notion de “co-mère”, pour exprimer ces femmes qui 

permettent la transmission des savoirs, et qui manquent dans les pays d’accueil. Ces femmes 

du groupe qui sont mères avec elles et qui soutiennent leur maternalité.  

 

I.3 Besoins et compétences interculturelles à l’hôpital 

 

 Un jour, je me suis occupée d’un couple, originaire de Nancy (ma ville natale). Tout de 

suite cela a créé plus de liens entre nous, une familiarité. Nous avons parlé de la ville, de nos 

habitudes là-bas, de nos rapports aujourd’hui avec cette ville. Le couple s’est senti plus en 

confiance, un rapprochement et un contact plus facile s’est rapidement instauré. Cela nous 

rassure de retrouver des personnes qui ont vécu, ou qui vivent nos mêmes repères. Alors que 

l’on parle juste d’une ville à 4 h de route, qu’est-ce que ressentent les femmes qui viennent 

d'un autre pays, d’une autre culture et sans repères familiers ? 

  L’acculturation se définit, selon l’OMS (2004) par : « L’adoption progressive 

d’éléments d’une culture étrangère (idées, vocabulaire, valeurs, normes, comportements, 

institutions) par des individus ou groupes d’une culture donnée.” . Le contact entre deux 

cultures et ce que cela produit . Berry, 2005 donne 4 stratégies d’acculturation : l’assimilation, 

l’intégration, la séparation et la marginalisation. Celle-ci peut se distinguer de l’enculturation, 

qui est un processus d'assimilation des valeurs sociales et des traditions culturelles à 

l'intérieur d’un groupe humain.  Ici, on énonce l’enculturation, comme le décrit Margaret 

Mead (1963), autour de l’enfant. Comment le groupe va transmettre à l’enfant ses normes, ses 

valeurs. Comment on positionne sur l’envie d’enfant, l’attente, la préparation, puis la venue 

9 



au monde, l’éducation, l’amour donné, comment on arrive à les protéger, et enfin à se séparer 

d’eux.  

 

Grâce à ce DIU Santé, Société et Migration, je me suis posée la question sur mes 

propres préjugés lors de mon travail, mes compétences en interculturalité. Vais-je vraiment 

vers l’autre ? Est-ce que j’arrive à me décentrer ? A quitter mes repères liés au travail, ou liés 

à ma culture, pour pouvoir ensuite me centrer sur la patiente et ses besoins?   

J’analyse ma patiente dans un premier temps dès son dossier: âge, profession, couple 

(différence d’âge, même sexe), lieu de vie, grossesse spontanée ou Fécondation In Vitro. Puis 

au premier contact : femme voilée, barrière de la langue, hyperlogorrhées ou réservées, 

femmes seules, femme accompagnée du conjoint, femme accommpagnée de sa mère, d’une 

amie. Tous ces signaux me conduisent à une approche différente auprès de la patiente. Ces 

signaux me permettent d’adapter mon discours et la première approche. Je catégorise, pour 

mieux me repérer. La catégorisation se définit par : « une activité mentale qui consiste à 

organiser et à ranger les informations de l’environnement » (Salès‐Wuillemin, 2006). Et 

j’utilise les stéréotypes: « un ensemble de croyances partagées à propos de caractéristiques 

personnelles, généralement des traits de personnalité, mais aussi des comportements propres 

à un groupe de personnes » (Leyens, Yzerbyt, & Schadron, 1994).  

 

 Notre travail de soignant hospitalier, nous amène à travailler dans l’urgence et avec 

plusieurs patientes, leurs projets et histoires, multiples. Il y a une question de temporalité et 

de pluralité, qui nous met dans des situations complexes, et qui nous demande une grande 

capacité d’adaptation. Par exemple, on peut s’occuper en même temps d’une femme, 

institutrice, 40 ans, mariée, ayant un projet d’accouchement physiologique, en travail de son 

premier enfant. Puis l’on passe à une femme africaine, parlant peu français, réservée, ayant 

subit des violences physiques, une excision, à la rue, accouchant de son troisième enfant. Et 

enfin, une femme, accompagnée de sa conjointe, qui vient pour une IMG ( Interruptuion 

Médicale de Grossesse), après trois tentatives de FIV ( Fécondation In Vitro). Et toute la 

journée, je gravite autour des ces 3 femmes, et lorsque je toque à la porte avant d’entrer, je me 

mets dans chacun de mon personnage, à la fois le rôle très professionnel, médical de la 

sage-femme, qui sera le même pour chaque femme, associé au rôle qui va m’aider à être le 

plus en contact, le plus adapté à la patiente (Ce qui, pour moi, donne tout l'intérêt à mon 

métier. J’apprends des patientes, en même temps que je les guide). Toutes ces femmes ont un 

point commun : elles s’en remettent à nous dans ces moments-là, nous sommes leur point 

10 



d’ancrage. Et en même temps, elles vivent chacune ce moment à leur manière. A nous d’être 

informatifs d’abord, tout en respectant et en s’aidant de leur identité. 

Est-ce être dans une discrimination inconsciente que de prendre en compte les lieux de 

vie, la situation sociale , la culture  des patientes lors de nos prises en charge ? 

Il est ensuite de notre devoir de soignants, d’arriver à déconstruire les a priori, à 

transgresser nos préjugés, créer une interdépendance avec nos patientes et combattre une 

neutralité. Afin que l’anamnèse de la patiente soit un outil parmi d’autres, et non un jugement 

de valeur. 

 

II.​ Etude 
 

Étant une grande amoureuse de l'hôpital public, je ne pouvais faire mon étude qu’au 

sein de cette structure. Mon objectif étant de connaître la perception du personnel soignant 

face aux patientes migrantes. Avec l’hypothèse que des discriminations raciales persistent, 

que le racisme évolue, se présentant moins explicitement mais amenant toujours des soins 

différenciés. 

II. 1 Problématique  

 
J'ai voulu faire une étude en lien avec mon lieu de travail, afin d'améliorer nos prises en 

charge et de sensibiliser encore plus nos équipes. J’ai souhaité travailler avec le personnel 

soignant. Quelle est la perception de l'équipe soignante (obstétriciens, sages-femmes, 

auxiliaires de puériculture, aides-soignantes) de l'Hôpital Femme Mère Enfant, des patientes 

issues de l'immigration ? Leur perception sur la grossesse, le déroulement de l'accouchement 

et du post-partum immédiat. Nous sommes très normés, soumis à des protocoles au sein de 

l'hôpital.  

J'aimerais, dans un premier temps, connaître leurs différents ressentis, regards vis-à -vis 

des patientes en situation d’exil. Afin dans un second temps, savoir comment leurs préjugés 

se sont-ils construits ? Par le biais de l’hôpital ou de leurs vies personnelles? Quelle est 

l’influence du cadre personnel dans nos préjugés ? Et peut-être pourrons-nous, dans un 

troisième temps, déconstruire cela, et améliorer nos prises en charge. 

11 



Comment pouvons-nous comprendre, aider au mieux nos patientes ? Réussir à se 

décentrer au sein d’un hôpital normé. Pendant nos études, on nous forme à l’approche 

psychique complexe de la maternalité. Pouvons-nous utiliser ces mêmes schémas, avec les 

femmes exilées ? 

Comment être dans l’accompagnement le plus personnalisé sans être dans le préjugé? 

 

II. 2 Méthodologie  

 
  J’ai choisi une étude qualitative. D’abord pour la facilité de l’étude. Travaillant à 

temps plein dans une maternité de niveau 3, accueillant de nombreuses femmes en parcours 

migratoire, je peux être observatrice, au cœur de mon milieu d’étude. Ainsi je pense préserver 

au maximum l’intégrité du contexte, qu’est l’hôpital, pour en étudier les spécificités, soit les 

rapports des hospitaliers avec les patientes migrantes. 

  Ensuite cette méthode me paraît intéressante par son immersion dans la complexité 

d’une situation. Le sujet de l’immigration, peut être source de tabous, de jugements, de 

préjugés, par les professionnels de santé. Avoir leurs ressentis, suivre leurs pratiques au plus 

proche de la réalité, en étant moi-même actrice de cet hôpital, me paraît indispensable. Cette 

méthode d’observation participante me permet d’être chercheur et participante en même 

temps. 

  Enfin le CHU est en perpétuel mouvement : de patientes, de personnels hospitaliers, 

de protocoles. de recherches. Cette méthode qualitative permet de s’adapter à la réalité 

mouvante de l’hôpital. Cette méthode étant aussi dans l’échange, les rencontres, elle permet 

de co-construire avec des facteurs subjectifs, sociaux, culturels, politiques etc … 

 

J’ai décidé d’utiliser aussi la méthode de l’association verbale, en demandant à tous les 

professionnels de la périnatalité de l’HFME, de me donner trois mots qu’ils associent à 

“femmes migrantes”. Puisque les croyances, les mentalités, l’imaginaire collectif relèvent de 

phénomènes de pensée collective des représentations sociales, cette technique d’association 

verbale est un outil efficace pour le recueil des contenus de pensée collective. Il amène à 

verbaliser des non-dits. Cette méthode permet de nous intéresser à ce que les soignants 

veulent nous dire, mais aussi à ce qu’ils ne nous disent pas. 

12 



 

II. 3 Cadre de l’étude 

 
L’étude est réalisée au sein de l’Hôpital Femme Mère Enfant (HFME) de Bron, en 

banlieue est-lyonnais. C’est une maternité de niveau 3, effectuant en moyenne 4200 

accouchements par an. Le décret du 9 octobre 1998 détermine les différents niveaux de prise 

en charge des établissements pratiquant l’obstétrique et la néonatologie. Les établissements de 

niveau 1 accueillent les futures mamans dont la grossesse et le déroulement de 

l’accouchement ne présentent aucun risque. Les maternités de niveau 2 possèdent un service 

de néonatalogie sur place ou à proximité. Elles peuvent accueillir des enfants dont la 

prématurité est supérieure à 33 semaines d'aménorrhées . Enfin, les établissements de niveau 

3, disposent d’un service de réanimation néonatale et sont spécialisés dans le suivi des 

grossesses pathologiques. A l’HFME,  les femmes enceintes ont un suivi clinique et 

échographique régulier avec une sage-femme ou un obstéricien. Les patientes s’inscrivent dès 

le troisième  mois de grossesse à l’HFME. Si le suivi est considéré comme physiologique (pas 

d'antécédents médicaux, obstétricaux, échographiques nécessitant un suivi pluridisciplinaire 

ou/et rapproché), elles feront leur suivi de grossesse par un professionnel libérale ou PASS, et 

le relais se fera au septième mois par l’HFME.  Parfois une hospitalisation est nécessaire en 

service de grossesse pathologique. Après l’accouchement, la patiente reste avec son enfant 

quelques jours dans le service de suites de couches (en moyenne 3 jours après un 

accouchement voie basse, 4 jours après une césarienne).  

Au sein de l’HFME, plusieurs moyens ont été instaurés pour accompagner au mieux les 

patientes en précarité (financières, sociales, affective), et en parcours migratoire : un staff 

médico-psycho-social, qui a lieu toutes les semaines, en présence de sage-femmes 

cliniciennes et coordinatrices, obstétriciens, pédo-psychiatres, psychologue, assistantes 

sociales, pédiatres néonatologues, tabacologue voire addictologue, représentants de la PASS 

et de la PMI. Durant ce staff, sont présentées les patientes présentant des vulnérabilités 

psycho-sociales ( repérées par les différents professionnels, lors des consultations mensuelles, 

ou aux urgences) afin d’avoir des conduites à tenir plus adaptées lors de l'hospitalisation de la 

patiente, et une connaissance de son dossier par toute l'équipe pluridisciplinaire. Et un service 

USAP,  accueillant la patiente, son conjoint et le nouveau-né, juste après l’accouchement. Ce 

service comprend une sage-femme  et une auxiliaire de puériculture 24heures/ 24, et toute une 

équipe de psychopathologie périnatale (psychomotricienne, psychologue, pédopsychiatre) la 

13 



journée. La durée de l’hospitalisation est adaptée aux besoins de la mère, du couple. Enfin, on 

entretient un lien étroit avec la PASS périnatalité (qui malheureusement ne se trouve pas dans 

nos locaux, mais au sein de l’hôpital Edouard Herriot), avec une communication très régulière 

et facile par mail ou par téléphone. 

 

II. 4 Population 

 

  Mon étude se positionne du côté des professionnels de santé. J’ai donc observé et 

interrogé les différents professionnels en contact direct avec les patientes et leur nouveau-né. 

Les sages-femmes sont la catégorie professionnelle la plus représentée ( environ cents 

sages-femmes salariées à l’HFME), puis les obstétriciens, les aides-soignantes et les 

auxiliaires de puéricultures. Tous ces professionnels se retrouvent, durant les consultations, 

les consultations d’urgences, l’accouchement et les hospitalisations, en contact direct avec les 

patientes et leur nouveau-né, et ont un échange avec ces femmes. 

Le personnel hospitalier est majoritairement féminin, quelle que soit la profession, et 

plutôt jeune, autour de 40 ans. L’HFME emploie 12 obstétriciens (58% de femmes), 106 

sages-femmes (96% femmes, âge moyen de 39.2 ans ), 51 aides-soignantes (exclusivement 

femmes, âge moyen de 42.5 ans ) et 53 auxiliaires de puéricultures (exclusivement femmes, 

âge moyen de 41.8 ans). 

Le consentement et l’anonymat des professionnels interrogés ont été respectés au cours 

de chacunes des discussions ou questionnaires. 

 

14 



 

III.​ Observations 
 

Mes observations ont été réalisées dans les différents services de l’HFME, mais aussi le 

long des trois grands moments d’ accompagnement des futures mères : la période anté-, per- 

et postnatale. C’est à travers ces trois phases que je vais décrire mes observations. 

III.1 Dans la période prénatale 

 

-​ Généralités : 

 

 Tout d’abord, je me suis intéressée à la question de l’immigration dans sa globalité, 

aux  idées reçues sur l’immigration actuelle, et l’augmentation des populations en situation 

d’exil au sein de notre hôpital. Savoir ce que mes collègues ressentent par rapport à cet 

accroissement. J’entends régulièrement que “ les femmes viennent accoucher en France 

pour que leurs enfants deviennent français.” J’explique alors à mes différents collègues, que 

le fait de naître en France, de parents étrangers, ne donne pas immédiatement la nationalité 

française. Cela étonne énormément mes collègues, qui doutent souvent de mes propos (d’où 

mon intérêt pour le DIU santé, société et migration, avoir un bon argumentaire). On entend 

aussi que “les femmes viennent accoucher en France, car les soins sont gratuits “,  “Dans 

leur pays, il y a de mauvaises conditions de soins, ou alors elles doivent payer cher pour 

accoucher dans des conditions sécurisées. Elles repartent après dans leur pays d’origine 

avec leur bébé.”  Le personnel soignant est souvent curieux de ces femmes et aimerait parfois 

connaître mieux leurs histoires, leur parcours de vie, leurs motivations.  

 

-​ La multiparité des migrantes :  

 

Plusieurs questions reviennent très souvent, lors de nos relèves : “Avec la vie qu’elles 

ont, pourquoi elles continuent à faire des enfants” “ Maintenant qu’elle est là, elle devrait 

enfin prendre soin d’elle” “ Pourquoi elle cherche encore la galère, sa vie est déjà assez 

difficile ? ” ou après un retour à domicile “ bon celle-ci on la revoit dans un an”. Cette 

question de la multiparité dans des conditions de précarité et d'exil interroge énormément le 

15 



personnel soignant. A l’heure où le taux de natalité en France baisse ( 13.3‰ en 2000 vs 

9.7‰  en 2024, Naissances et taux de natalité | Insee), la multiparité des femmes migrantes 

interpelle les soignants français.  

Une nuit, nous avons eu un grand débat avec 2 jeunes sages-femmes, toutes deux 

jeunes professionnelles, en couple, sans enfant. La discussion a commencé sur le fait d’avoir 

des enfants ou non. L’une voulait des enfants, l’autre en souhaitait également, même si elle 

trouvait cela bien égoïste de faire des enfants: “Si l’on fait des enfants, c’est juste pour nous, 

pour nous faire du bien, on ne pense pas à eux”. La discussion s’est ensuite dirigée sur les 

couples en situation de précarité, qui ont des enfants. L’une nous expliquant qu’elle ne 

comprenait pas, et trouvait cela même encore plus égoïste de “continuer” de faire des enfants, 

alors que l’on vit dans la pauvreté, que “c’est ne donner aucune chance à ses enfants”. 

L’autre, disant que “l’amour aide bien plus un enfant que l’argent”. Cette discussion ne 

concernait pas directement les patientes en parcours de migration, mais on peut y remarquer 

l’impact de l’intersectionnalité. Comme le clame le mouvement des Black Mamas Matter : 

“Nous reconnaissons que les gens vivent à l’intersection de la race, du sexe et de la classe 

sociale et qu’ils subissent de multiples formes de discrimination en raison de leur contexte 

individuel. Nous croyons que les expériences racialisées, sexistes, environnementales et 

économiques influencent les résultats en matière de santé maternelle, et que pour améliorer 

la santé maternelle, nous devons nous attaquer à tous les axes d’oppression “ (Black Mamas 

Matter Alliance. Valeurs. 2021). 

 Les mères en parcours migratoire, sont jugées comme femmes, comme étrangères et 

comme précaires. Ainsi les préjugés autour des étrangers leurs sont incriminés, de même que 

les préjugés sur la précarité. Une femme en parcours migratoire, a un statut précaire, donc 

pourquoi elle continue de faire des enfants ?  

 On se dit que leurs histoires sont inimaginables. Souvent revient cette phrase, lorsque, 

entre collègues nous faisons les transmissions où l'on explique le parcours de vie d’une 

patiente : “ Oh et moi qui ai râlé hier après mon mari et mes enfants, décidément ma vie est 

d’un ennui. Mais qu’est-ce qu’elle est facile.” Il est étonnant de voir comme nous 

comparons et comme nous avons besoin de transposer leurs histoires avec les nôtres. 

Peut-être pour nous protéger, nous rassurer. Mais souvent nous mettons de la distance, on 

entend : “ on ne peut pas comparer, c’est un autre monde, on ne peut pas imaginer ce 

qu’elles vivent “.  

 Le fait que les patientes africaines arrivent en France avec un ou plusieurs de leurs 

enfants restés au pays, questionne les équipes soignantes. J’ai entendu une collègue dire que “ 

16 

https://www.insee.fr/fr/statistiques/2381380


les africaines n’ont pas le même rapport avec leurs enfants. Il n'est pas convenable de 

quitter son pays pour émigrer dans un autre pays, sans amener ses enfants. Les 

Ukrainiennes par exemple, elles n’ont pas laissé leurs enfants” 

17 



 

-​ Les difficultés du langage : 

 

Une collègue, jeune sage-femme, 27 ans, 3 ans d’exercice, m’expliquait que sa 

principale difficultée avec les femmes migrantes était le vouvoiement. Elle a l’habitude de 

toujours vouvoyer ses patientes, comme un signe de respect et de différence de position 

patiente/professionnelle. Mais avec les patientes qui n’ont pas la “culture” du vous, cela l’a 

met mal à l’aise. Elle ne souhaite pas paraître hautaine ou distante, tout en voulant garder ce 

“vous” qui est pour elle, un signe de respect. 

 

Le question du langage est primordiale dans la prise en charge des patientes en situation 

d’exil. C'est la première difficulté rencontrée par les soignants. On note d'ailleurs dans les 

dossiers, lorsque la patiente ne parle pas français :  “barrière de la langue”. Lorsque la femme 

se présente seule, l’incompréhension de nos deux langues crée un véritable mur entre elle et 

le personnels soignant. Lors des consultations programmées, l’intervention d’un interprète est 

parfois réalisée. “c’est de plus en plus rare d’utiliser l’interprète en consultation, cela 

devient trop cher pour l’hôpital” m’expliquait un médecin. Il faut donc le rentabiliser, et 

l’utiliser que pour des consultations spéciales, avec annonces de diagnostics difficiles, de 

prises en charges particulières. La plupart du temps, nous nous retrouvons face à ces femmes 

sans autres langages que celui du corps, des mimes. Ce qui nous met dans l’embarras et la 

honte, lorsqu’il y a une situation d’urgence, et que l’on voit dans le regard de la patiente de 

l’incompréhension, de la peur. Dans le service d’urgence, on peut accéder à un service 

d’interprétariat téléphonique, mais cela n’est jamais fait, par manque de temps ou 

d’ignorance. “ j’ai dû essayer de l’utiliser une fois en 5 ans, ça n’a pas marché, il n’y avait 

pas la langue demandée”.  Certains professionnels utilisent l'interprétariat, mais lors de 

moments bien définis à l’avance, de consultations programmées. Dans l’urgence, la plupart 

utilisent leur téléphone, soit avec un logiciel de traduction, soit un appel d’une connaissance 

de la patiente, pouvant traduire. D’autres utilisent le dessin, des schémas. Parfois, rien n’est 

mis en place . “ Nous sommes en France, je parle français, je ne peux pas faire autrement. 

Cela me prends trop de temps sur la journée” exprimait une sage-femme, plutôt sur sa fin de 

carrière, face à un couple de migrants ne parlant pas français.  

Cette barrière de la langue peut amener à de vrais retards de prises en charge, et mettre 

en danger les patientes. Par exemple pour Mme G., venue de Gambie, ne parlant que son 

dialecte et l’anglais. Dans son post-partum, Mme G. a eu des difficultés de communication, 

18 



une agitation, semblant vouloir nous indiquer quelque chose. Un interprète parlant le 

Mandinka, sa langue natale, a été appelé. Il nous a signalé un discours confus de cette 

patiente, un langage incohérent, une difficulté dans le dialogue. Une prise en charge 

psychologique a d’abord été énoncée, devant le parcours migratoire difficile de cette femme, 

et le discours incohérent. Quelques heures plus tard, devant la poursuite de la difficulté de 

communication, ressemblant plus à des troubles phasiques qu’à des problèmes de langage, 

une IRM d’urgence a été réalisée, prouvant une occlusion de l’artère cérébrale moyenne. 

Mme G. a dû être opérée d’urgence. Et comme pour Mme B. , le nouveau-né se retrouve seul. 

Le papa est arrivé quelques jours plus tard, d’Italie. Avec toutes les difficultés pour prouver 

sa paternité, sans reconnaissance anticipée, la maman étant toujours inconsciente, dans le 

service de réanimation. Malheureusement, certaines histoires se répètent à l’hôpital, et les 

difficultés de langage sont un vrai frein dans les prises en charges médicales. 

 

-​ Le bien-pensant :  

 

 Je remarque parfois que l’on aime bien penser à la place des patientes. On se dit que 

l’on pense bien, mieux que elles. Cela pour nous donner bonne conscience, mais qui 

démontre en fait un racisme implicite. Lors d’une relève dans le service de grossesse 

pathologique, une collègue, jeune sage-femme, m’explique que dans une des chambres 

doubles, les deux patientes ne s’entendent pas du tout, et qu’il faudra sûrement les changer de 

chambres. “Pourtant on a fait exprès de les mettre ensemble, on s’est dit que ça marcherait 

bien entre elles” . Parce que ces deux femmes ont la peau de couleur noire, et sont en 

parcours migratoire ?! L’une vient des Comores et ne parle quasiment pas français, l’autre du 

Sénégal, ne parlant que Wolof.  

Toujours dans cette idée de bien penser, j’ai proposé à une de mes collègues d’installer 

des planches anatomiques dans les salles de consultations des urgences. En travaillant aussi à 

Gynécologie Sans Frontières, je suis impressionnée de remarquer que les femmes ne 

connaissent pas leur corps, leur anatomie, même après leur accouchement. Et les hommes, 

encore moins…. Je me suis donc dit que différentes planches anatomiques du fœtus in utéro , 

et du périnée féminin pouvaient être intéressantes à accrocher dans les salles d’examens. On 

m’a répondu que cela ne plairait pas aux musulmans.  

 

19 



 

-​ L’utilisation de l’humour :  

 

 J’observe aussi que l’humour, et l’humour noir, est très utilisé à l’hôpital. Cela nous 

permet de nous protéger de toutes ces situations difficiles auxquelles nous faisons face 

chaque jour. Nous ne pouvons prendre toute cette misère (sociale ou médicale) de face, alors 

l’humour nous permet d’extérioriser, de dédramatiser, de se protéger. Les professionnels de 

l’HFME utilisent beaucoup l’humour, comme vrai mécanisme de défense. 

Un jour, j’ai amené une patiente en salle d’accouchement. Je venais de lui faire sa 

consultation aux urgences, elle était en début de travail, son col mature , et dans le souhait 

d’une péridurale. Les urgences étant bien chargées, je téléphone à ma collègue de salle de 

naissance qui va prendre le relai, en même temps que j'accompagne la patiente. Pour gagner 

du temps. La patiente avait un nom de famille asiatique. J’annonce donc à ma collègue : 

“J’arrive avec Mme Y., elle est à 4 cm, et souhaite une péridurale”, ma collègue me répond au 

téléphone en rigolant, avec un accent asiatique caricaturé “d’accord, viens avec Mme Y. nous 

allons l’installer salle 5” . Seulement j’étais déjà en train d’ouvrir la porte des salles de 

naissance, avec la patiente, et ma collègue était juste derrière. Elle est devenue rouge écarlate. 

 

-​ La communauté Rom :  

 

 Lors des consultations aux urgences, on va entendre aussi ce genre de réflexion :  si 

une patiente mineure enceinte se présente aux urgences “ ah ça doit être une Rom, normal “ 

, “ 2 enfants à 17 ans, elle est même un peu en retard”. Alors que si une française mineure 

se présente aux urgences, on aura tendance à la plaindre. Comme si le fait d’être Rom 

légiférait la maternité mineure, peut-être issue de viol, car “c’est dans leur culture”. La 

communauté Rom, va être réduite à un nom de famille “Covaciu”. Même si ce n’est pas 

forcément leur nom de famille, quand on accueille une personne issue de l’immigration Rom 

ou Tzigane, on les appelle par ce nom très courant “il y a une “Covaciu” pour toi, qui vient 

d’arriver”. 

 

 

 

 

20 



 

III. 2 En salle d’ accouchement 

 

-​ Le travail :  

 

Lors du travail, je propose aux patientes systématiquement de mettre de la musique. 

Cela est parfois bienvenu ou non. Je leur demande leurs goûts musicaux et leur propose de les 

écouter (ce qui amène à des accouchements sur Bob Marley, Céline Dion ou Rammstein). Le 

choix de la musique traditionnelle est aussi utilisé à l’USAP, lors des bains ou soins des 

bébés, par l’équipe de puéricultrices. Je me suis fait surprendre par un couple maghrébin, 

jeunes (25 ans). La patiente ne parlant pas français, je demande à son conjoint si elle a un 

chanteur ou une musique préférée. Il me répond : “je ne sais pas si vous connaissez, mais elle 

adore Francis Cabrel”. Je ne m’attendais pas du tout à cette réponse là. Il m’est déjà arrivé, 

lorsqu’une femme, non française, ne parlant pas français, ou ne sachant quelle musique 

écouter, de lui proposer une musique originaire de son pays, ou du continent. En tapant 

simplement “musique africaine” sur un moteur de recherche. Je lui montre pour voir si cela 

lui convient (j’ai d’ailleurs remarqué que d’autres sages-femmes utilisent cet outil, pour 

mettre à l’aise des patientes, avec qui il est difficile de communiquer). Aujourd’hui, je me 

trouve ridicule d’avoir fait cela. Je mets maintenant une musique plus universelle de 

relaxation. Il faut faire attention, afin que l'essentialisation de la culture n’entraîne pas une 

racialisation de la culture. Trouver un juste milieu, pour l’intérêt de l’Autre sans le réduire à 

seulement à ses origines.  

 

Avec la méthode d’observation, j’ai relevé les tenues, l’habillement qui est souvent 

source de jugement. A l’hôpital, tous les professionnels sont en blouse, bleue ou blanche, 

mais nous sommes différenciés juste par un badge avec un code couleur. Donc, à part les 

professionnels (et encore..), les patientes ne connaissent pas notre profession, si on ne se 

présente pas. Ce qui amène parfois à des situations cocasses. La femme en blouse, sera très 

souvent prise pour l’infirmière par les patients, et l’homme par le médecin. Alors qu’il y a 

très peu d’infirmières en service de maternité, comparées aux sages-femmes, médecins, 

internes, auxiliaires de puériculture, aides-soignantes.  

21 



Au-delà de ça, nos tenues nous apportent une unité et une égalité entre professionnels. 

Nous sommes parfois surprises, lorsque nous nous voyons en privé, du style de l’une ou 

l’autre. Et il en est de même avec nos patientes, surtout en salle de naissance. Elles sont en 

blouses d’hôpital, et cela permet souvent de ne pas mettre de jugement précoce. Nous 

pouvons être étonnées, quand après des heures passées ensemble, avec un partage d’intimité 

et de moments forts comme la naissance, de voir la patiente remonter dans le service en 

mettant son voile intégral. On ne s’était pas du tout imaginées être avec une femme portant le 

voile intégral. Cette situation est d’ailleurs étonannte à l’inverse : lors de l’accouchement, la 

femme est quasiment nue, et c’est moi, professionnelle qui lui fait face quasiment voilée, 

entre mon callot, mon masque et ma surblouse. 

 

Pendant nos longues heures de garde, nous nous “amusons” à imiter les femmes. Juste 

en faisant trois mimes, mes collègues pourront savoir si j’imite la parturiente française, 

asisatique, africaine ou roms. Ou en utilisant leurs expressions, leurs façons d’être dans la 

douleur des contractions ou de l’accouchement, leurs rituels.  

 

-​ L’universalité de la douleur de l’accouchement :  

 

Ce qui me plaît énormément dans mon travail est le moment de la naissance, 

l’accouchement. Parce que ce moment est très animal, très primaire. Aujourd’hui, avec une 

médecine, et un  monde de plus en plus moderne, l’IA etc… le moment de l’expulsion de son 

enfant, reste intemporel et universel. Certes les femmes du monde entier, ont chacune, selon 

leur mode de vie, leur culture, leur accès aux soins leur façon de gérer leur travail. Mais cette 

douleur dans les contractions et la façon d’accoucher, toutes les mères du monde l’ont 

ressenties. Je ressens comme une union, une force, qui réunit les mères à ce moment-là. 

Certaines ont d’ailleurs besoin d’être rassurées à ce moment-là, sur la propre maternité du 

personnel soignant. Il est fréquent qu’elles nous demandent, alors qu’on essaye de les aider à 

gérer la douleur des contractions, si on a des enfants. Et cela quelque soit la culture. Il m’est 

arrivé, alors que j’étais encore nullipare, de leur mentir, “oui j’ai deux petits garçons”, pour 

qu’elles se sentent rassurées et comprises. Ou encore, une collègue aide-soignante, française 

d’origine africaine, essayait de “canaliser” et d’accompagner une femme africaine, ne 

pouvant avoir accès à la péridurale, l’accouchement étant imminent. Elle se mit à lui parler 

avec un accent africain très prononcé (qu’elle n’avait pas au quotidien) et lui dire “allez, 

allez, moi aussi j’ai eu quatre enfants, sans péridurale, vous allez y arriver”, comme une 

22 



co-mère ( énoncée par M-R Moro). Après l’accouchement, je vais la voir, je lui demande si 

elle a vraiment eu quatres enfants, sans péridurale : “pfff ça va pas la tête, j’en ai deux, et 

avec péridurale!”. 

 

 

 

 

 

III. 3 Lors du séjour en maternité 

 

-​ L’allaitement : 

 

 Sur la période du post-partum, les soins différenciés se font très largement ressentir. 

Quasiment toutes les sages-femmes vont exprimer le fait que la femme africaine va faire un 

allaitement mixte. On le note parfois dans le dossier, avant même d’avoir posé la question. 

“Elles vont donner le biberon les premiers jours, pour se reposer, puis le mettre au sein, et 

ça va marcher. Elles gèrent.” C’est très rare que l’on aide une femme d’afrique sub 

saharienne à la mise au sein. Il y a aussi une part d'invisibilité de ces femmes là. Peut-être, 

est-ce plus compliqué pour elles d’exprimer leur difficultés face au nouveau-né, afin de ne 

pas passer pour une mauvaise mère. On pense souvent qu’elles sont entourées de bébés, 

depuis leur jeune âge, de familles nombreuses et que donc, elles savent y faire avec des 

nourrissons. Que toutes les femmes allaitent en Afrique, et qu'elles savent très bien comment 

faire. Alors que M-R Moro et R. Radjack (Vulnérabilité psychique des mères migrantes. 

Revue Sages-Femmes 2023), expliquent la complexité de l’allaitement maternel et de la 

migration, on devrait être encore plus attentives à leur allaitement : “ on observe que plus des 

deux tiers des femmes allaitent leur bébé à six mois, tout en donnant souvent et précocement 

le biberon en complément. Les tétées sont plus courtes et plus fréquentes. Le biberon est 

utilisé pour répondre aux inquiétudes de la mère sur sa capacité à prendre soin du bébé sans 

l’aide de son groupe. En situation migratoire, la mère n’a plus la possibilité de déléguer les 

soins à prodiguer à son bébé. La relation duelle avec son bébé modifie l’équilibre général des 

échanges et inquiète souvent la mère, isolée, dépourvue du soutien des co-mères .” 

23 



Sûrement aussi, que ces femmes se montrent invisibles en suites de couches, afin de ne 

pas attirer l’attention sur elles et l’enfant, ne  pas faire appel aux services sociaux, sûrement 

dans le peur d’une séparation. Maintenant que l’enfant est sorti du ventre, il appartient aussi à 

l’Etat français. Elles ne montrent souvent aucune défaillance, courageuses et vaillantes à tout 

prix.  

 

-​ Les conseils à la parentalité : 

  

Dans le service de suites de couches, nous sommes principalement là pour aider la 

mère, et le couple dans le rôle de parents. S’assurer du bien-être physique et mental du 

nourrisson et de ses parents. Puis au bout de 3 jours, c’est le grand saut dans le vide pour eux, 

retour à la maison, avec ce vertige qu’est la responsabilité de ce nouvel être. Nous donnons 

donc de nombreux conseils, appelés “conseils de retour à la maison”. Ces conseils sont 

donnés à l’oral, en échangeant avec la mère ou le couple dans la chambre. Mais aussi sur une 

feuille, donnée le jour du retour, et sur vidéo (un lien est donné pour une vidéo sur les 

conseils de retour à la maison, disponible dans toutes les langues). Quand une patiente ne 

parle pas français, je lui donne tout de suite le lien de la vidéo. Mais je ne vais pas passer trop 

de temps à essayer de lui donner ces conseils (sauf contexte exceptionnel et demande 

d'interprète). J’ai tendance à être beaucoup moins informative sur ces conseils auprès d’une 

femme migrante, qui va avoir des conditions de retour à domicile précaires, qu’à une femme 

française. Ces conseils sont clairement adaptés à une vie occidentale (nourrisson couché sur 

le dos, dans le berceau, jamais dans le lit parental, chambre à 19°, aérée tous les jours, 

température du biberon, conseils de portage). Je me dis qu’ils ne sont pas adaptés à ces 

patientes et leurs conditions de vie. Je pense que là encore, nous sommes dans des soins 

différenciés, avec manque d’information.  

Je me suis occupée un jour d’une patiente, jeune maman (20 ans), grossesse non 

désirée, dont l’accès à la maternité n’était pas facile. Les premiers jours avec son enfant, elle 

se posait beaucoup de questions sur ses capacités à être mère et à faire le meilleur pour son 

enfant. Elle avait choisi l’allaitement maternel comme moyen d’alimentation pour son fils. Je 

passe beaucoup de temps avec elle, la rassure sur ses capacités, son bien-faire avec son fils. 

Et nous passons aussi du temps sur les mises au sein, ce qui n’est pas évident au début. 

L’allaitement est aussi important la nuit, que le jour. Le bébé tête même plus la nuit, ce qui 

permet une stimulation plus efficace de l’ocytocine et de prolactine, et donc une meilleure 

lactation. L’encouragement de cette jeune maman et l’accompagnement dans son allaitement 

24 



était donc aussi primordial la nuit. Quand je retrouve ma patiente le lendemain, je découvre 

une bouteille de lait artificiel dans sa chambre. Je lui demande si elle a changé d’avis et 

préfère passer à un allaitement au biberon. Elle me dit qu’elle ne sait plus trop où elle en est. 

Qu’elle va sûrement arrêter car l’allaitement au sein à été difficile en début de nuit, et que 

l’auxiliaire de puériculture lui a donné un biberon, en lui disant : “de toute façon, les femmes 

asiatiques n’ont pas de lait”. Je n’ai pas pu laisser passer ça. J’ai expliqué à la patiente que 

ces propos étaient totalement racistes, que si les femmes du plus grand continent du monde 

n’avaient pas de lait, cela se saurait. Que si elle ne souhaite pas allaiter, c’est son choix, cela 

n’en fera pas moins une mauvaise mère, mais qu'elle s’enlève cette idée absurde de sa tête. 

J’ai dénoncé à ma cadre les propos racistes de ma collègue et ce non accompagnement, 

auprès d’une jeune maman qui avait besoin de réassurance dans ses qualités de mère. Les 

auxiliaires de puéricultures sont justement les professionnels les plus proches des mères et de 

leurs enfants les premiers jours, et contribuent à la bonne relation mère-bébé avec les bains, 

les conseils d’allaitement. Ma collègue a dû faire des excuses au jeune couple, et, travaillant 

exclusivement de nuit, à dû repasser de jour pour être plus surveillée. 

Nous sommes aussi parfois confrontés au racisme de nos supérieurs hiérarchiques, ou 

des décisionnaires des prises en charge. Ce qui peut nous entraver dans nos soins. Un jour, un 

couple a alerté les équipes de soins, car le monsieur répondait à tous les signaux de violences 

conjugales : violences verbales avec sa femme, rabaissement de sa femme devant les équipes 

de soin, et cela encore plus présent lors de la visite pédiatrique. Nous avons parlé de notre 

inquiétude au pédiatre, qui nous a répondu : “Non, il ne m’inquiète pas, c’est dans leur 

culture”. 

 

-​ L’accueil du nouveau-né : 

 

En post partum immédiat, il est aussi très intéressant d’observer les différences de 

culture, et plus simplement le comportement humain face à l’arrivée d’un nouveau-né. Il est 

très souvent fêté, visité, la mère félicitée, le père présente son enfant à ses amis, sa famille. Si 

cela est universel, il y a des différences culturelles dans l’accueil et les premiers jours de 

nouveau -né et de sa mère. Dans une culture plus occidentale, le couple préfère rester en 

triade, demande de moins en moins de visite, privilégie un temps à trois, et demande de l’aide 

à sa famille si besoin, et si présence il y a. Dans la culture plus orientale, la naissance et le 

post partum se partagent facilement, la famille est beaucoup plus présente , la mère de la 

maman a un rôle primordial, elle est quasi omniprésente. On retrouve encore une fois la 

25 



nécessité pour les nouvelles mères d’être entourées d’une mère ou co-mère. On l’a observé 

avec Mme B., où des femmes, (amies ou connaissances ) sont venues l’aider au début de son 

séjour, c’est elles qui ont bercé A., l’ont pris dans les bras. Ce qui nous étonne toujours, car 

on imagine qu’elles ont une meilleure relation avec l’enfant, que la propre mère. 

Cette différence n’est pas toujours facile à accepter dans les services de suites de 

couches. Nous demandons aux patientes d’avoir le moins de visite possible, dans un premier 

temps, pour respecter le repos de l’enfant et de la mère, ensuite pour éviter la transmission de 

maladies virales ou bactériennes à l’enfant ou dans le service, et enfin pour respecter aussi le 

repos des autres patientes, les chambres n’étant pas trop isolées. Il est donc mal vu, lorsque 

cinq ou six personnes viennent rendre visite en même temps à la patiente. Cela est souvent 

bruyant. Le personnel n’aime pas. Cela peut le contraindre dans ces soins. “ ils arrivent à 10, 

ils font du bruit, les gamins ne sont pas surveillés, ils amènent de la nourriture qui pue …” 

Cela me met toujours dans une situation d’embarras : à la fois demander à respecter les règles 

car elles sont importantes pour la santé et le repos de la mère et de son enfant. A la fois, c’est 

très important pour certaines femmes, ces premiers moments de démonstrations, ce sont des 

moments de joie, de vie. Il m’arrive cependant, de voir les femmes subir le poids de leur 

culture. Certaines me disent qu’elles aimeraient se reposer, mais qu’elles ne peuvent interdire 

les visites, que ceux-ci ne comprendraient pas, et seraient vexés. Dans ces moments, je leur 

demande de faire appel à moi pour “avoir le mauvais rôle”, mettre tout le monde dehors et 

trouver une bonne excuse. Parfois je leur donne même un “code” : “ si vous en avez marre, 

vous m’appelez sur le téléphone, en disant que vous avez besoin d’un médicament pour des 

douleurs, et je comprendrais que je dois faire sortir les visites”. A l'inverse, certaines femmes 

françaises se sentent très seules, et appréhendent énormement le retour à la maison, sans 

aucune aide familiale. 

Lors du covid, les visites étaient totalement interdites, exception faite pour le père de 

l’enfant. Nous avons remarqué un meilleur vécu par les patientes du post partum immédiat. 

Elles étaient plus reposées, plus à l’aise dans leurs allaitements maternels. Il est parfois très 

compliqué et délicat d'associer une médecine occidentale avec des cultures orientales. 

 

-​ Le discours du soignant : 

 

J’ observe la façon qu'ont certains soignants de parler aux femmes allophones avec une 

voix à haut volume. Comme si le fait de parler fort, permettrait aux femmes de mieux 

comprendre le français. Avec parfois une tendance à infantiliser la femme et ne dire que des 

26 



mots plutôt que des phrases. “ Parler petit-nègre, c’est exprimer cette idée : “Toi, reste où tu 

es.” “”Parler petit-nègre à un nègre, c’est le vexer, car il est celui-qui-parle-petit-nègre. 

Pourtant, nous dira-t-on, il n’y a pas intention, volonté de vexer. Nous l’accordons, mais c’est 

justement cette absence de volonté, cette désinvolture, cette nonchalance, cette facilité avec 

laquelle on le fixe, avec laquelle on l’emprisonne, on le primitivisme, l’anticivilise, qui est 

vexante.” (“Peau noire, masques blancs”, Frantz Fanon). En lisant Frantz Fanon, et ses 

descriptions des consultations médicales, je me reconnais. A certaines patientes , dans le 

post-partum je vais demander : “ Le transit est revenu?” , à d’autres “ Vous êtes retournées à 

la selle?” et enfin à d’autres “ Vous avez fait caca?” . Je vais simplifier mon langage selon 

mon idée de niveau d’éducation de la patiente ou de compréhension de la langue française. 

Pour les patientes en situation d’exil, mais parlant français, on utilise quasiment 

systématiquement le langage le plus simplifié.  

 

-​ Le retour à domicile : 

 

Enfin, certaines femmes peuvent nous toucher, plus que d’autres. Nous avons tous et 

toutes eu des relations parfois privilégiées avec des patientes, sans savoir pourquoi. Une 

collègue sage-femme, 35 ans, me racontait qu’elle s’était occupée d’une patiente migrante en 

suite de couche. La patiente était vraiment seule, pas de connaissances, pas de conjoint et 

dans une grande précarité. Ma collègue sage-femme et une auxiliaire de puériculture lui ont 

ramené des sacs de vêtements pour son enfant, de chez elles. Le jour du départ, la patiente 

n’arrivait pas à partir, et retardait son départ dans un foyer à l’autre bout de la ville. En la 

questionnant mes collègues ont compris qu’il n’était pas facile pour elle de rentrer avec tous 

les sacs (les vêtements donnés) et son bébé de 3 jours, en transport en commun, et qu’elle ne 

savait donc pas comment faire. Ma collègue lui a proposé de garder son enfant, le temps 

qu’elle dépose les affaires au foyer. La patiente n’a pas voulu qu’on lui garde son enfant. La 

sage-femme et l’auxiliaire de puéricultrure ont donc décidé de lui payer le taxi, pour qu’elle 

puisse rentrer au foyer avec toutes ses affaires et son enfant. On ne peut pas faire cela à tout 

le monde, on ne s’en sortirait pas, mais parfois une relation plus forte, qui nous émeut plus 

que les autres, nous pousse à ces petits gestes. La patiente jusque-là plutôt réservée et peu 

loquace, a serré ma collègue fort dans ses bras, et s’est effondrée en la remerciant, en lui 

disant que cela lui donnait de l’espoir pour son enfant, comme premier signe d’humanité 

depuis son arrivée en France. 

 

27 



III. 4 Association verbale 

 

Le questionnaire partagé à mes collègues était simple :  “donnez 3 mots que vous 

associez à femme migrante”  

Il y a eu, très rapidement,  74 réponses (54 SF, 12 AS, 7 obstétriciens, 1 AP ) 89,2% 

femmes contre 10.8 % hommes.  

 

 

 

Dans cette association verbale, le mot qui revient le plus souvent est violence (30 fois), 

suivi de la précarité, de la vulnérabilité, et de la barrière de la langue. 

 

 

Mots cités comme associé Récurrence 

Violence       
Viol  

30 
3 

Précarité    
Pauvreté  
Sans-moyen 

27 
4 
1 

Vulnérabilité  16 

Isolement  
Solitude   
Seule 

15 
6 
6 

28 



Barrière de la langue   
Langue 
Langage  

7 
3 
1 

Courage  8 

Difficile   
Difficultés    
Difficile d’accès  

2 
7 
1 

Perdue   
Effrayée    
Apeurée   
Peur   

3 
1 
1 
1 

Culture  
Coutume 
Tradition  
Enrichissement culturel    
Culture différente  

1 
1 
1 
1 
1 

Déracinement  4 

Détresse 4 

Sans famille    
Enfants  
Famille  

1 
1 
1 

Absence suivi de grossesse    2 

Étrangère     
Afrique  

2 
1 

Social  3 

Aide  3 

Traumatisme   3 

Fragile  3 

Espoir  2 

Victime  2 

Souffrance  2 

Séparation  2 

Réfugiée   
Clandestine  

2 
1 

29 



Insécurité  2 

Fragile 3 

Fatigue, abîmée, survie, forte, soumission, 

besoin, horreur, résilience, triste, épuisée, 

évitantes, proie, coopérative, demandeuses, 

battante, histoire, parcours, pathologie, 

jugement, sans-logement, abus, adaptation, 

distance, défavorisé, accompagnement, 

désemparé, communication. 

1 

 

 

  On désignera donc par N le nombre total de réponses recueillies ( soit 74 X 3= 222) et 

par T, les « types », c’est-à-dire les réponses différentes au sein des réponses associatives 

(soit 72). 

La diversité des réponses est définie par le rapport : T/N, ce rapport variant entre 0 et 1. 

Concrètement, lorsque le rapport est égal à 1, cela signifie que tous les participants ont 

répondu de manière différente. À l’inverse, lorsque ce rapport tend vers 0, cela traduit le fait 

que les membres du groupe considéré ont donné des réponses très semblables. 

Ici, nous avons donc un rapport T/N de 0.32, soit plus proche de 0. 

 On peut donc penser qu’une représentation collective (la violence) l’emporte sur les 

représentations individuelles. 

  Cette association verbale montre, cependant, que le parcours migratoire avec ses 

embûches et ses atrocités est plus important que la notion de différence culturelle, d’étranger. 

La souffrance qu’a pu vivre ces femmes l’emporte sur les idées racistes. 

  Peut-être que ce questionnaire montre aussi un racisme honteux, qu’on ne veut pas 

montrer, car rien n’est dit, dans les préjugés que l’on rencontre face à ces femmes exilées. 

 

 

30 



 

IV.​ Discussion 
 

 Toutes ces observations démontrent bien un racisme toujours présent au sein de notre 

hôpital public, mais aussi un racisme implicite, avec une méconnaissance et une peur de 

l’Autre, qui amène à des soins indifférenciés.  

 

La place du soignant face à l’exilée :  

 

Cette étude m’a appris que le racisme implicite passe parfois par une volonté de bien 

faire. Les soignants vont être beaucoup dans l’empathie avec les femmes migrantes, avec une 

notion de patientes dans la souffrance, dans l’isolement, avec des vécus de violences, et dans 

le besoin. Ainsi les soignants vont ressentir le besoin d’aider, avec parfois une approche un 

peu colonialiste “ grâce à nous, ça ira mieux”. A force de vouloir bien faire, on arrive à une 

stigmatisation. Certes une bonne connaissance des parcours migratoires, et de l’immigration 

en général, permet de mieux appréhender la prise en charge de la patiente, mais il faut faire 

attention à ne pas tomber dans un misérabilisme. A ne voir en ces patientes que le parcours 

migratoire, la différence de culture, et non, tout simplement la future mère. Ne plus enfermer 

la patiente migrante dans son expérience d’exil : « Souvent, les perceptions stéréotypées 

vacillent entre deux pôles d’opposition : l’autre qui repousse parce qu’il est différent, l’autre 

qui attire parce qu’il est étrange et exotique. » (Gabai et al., 2013). Et ainsi on va se mettre à 

catégoriser nos patientes, qui le sont déjà par nos méthodes de travail (gestité, parité, 

antécédents médicaux ). Il faut faire attention à bien utiliser cette notion “ parcours 

migratoire” notée dans le dossier, comme outil et non pas comme étiquette. Il a été démontré 

que ces catégorisations « conduisent à des soins différenciés, c’est-à-dire à un accès 

différencié aux soins pour les étrangers et à une hausse ou à un abaissement de leurs normes 

de prise en charge (Fassin, 2001) » (Quagliariello & Sauvegrain, 2022). 

 Il est intéressant, à travers cette étude, de voir, comment nous, personnel soignant, 

imaginons faire le mieux pour nos patientes, en pensant à leur place. Comme notre pouvoir 

de soignant, par rapport au statut de soigné, nous permet de nous comporter comme des 

sachants face à des ignorants. Surtout dans la maternalité, où il n’y a pas de pathologie, de 

maladie, mais un rôle pour nous d’accompagnement, plutôt pédagogue que professeur. Les 

31 



soignants pensent bien faire, comme il leur a été appris. Pendant leurs études bien sûr, et il y a 

là une vraie place du soignant. Mais aussi par leur culture et même leur façon d’avoir été 

mère. L’enculturation intervient ici, on pense comme notre société nous a montré, mais, 

comme si il n’y avait qu'une manière de faire, la bonne, et que si l’on procède différemment 

alors, nous sommes contre l’intérêt des enfants. Moro l’a bien décrit dans son ouvrage “ Mille 

et une façons de bien s’occuper de son enfant”. Elle explique ainsi les différences entre les 

cultures sur l’approche de la parentalité. Par exemple les bébés occidentaux très regardés, en 

permanence dans un échange visuel et auditif avec leurs parents. (“ Il n’est qu’à voir toutes 

ces Vierges à l’enfant qui regardent l’enfant Jésus comme des prototypes d’une maternité 

resplendissante et assumée”), mais tenus à distance, dans des poussettes, peu touchés, peu 

massés. Contrairement à d’autres cultures, où le regard trop direct des mères sur les bébés 

peut être mal vu, ou réalisé dans l’intimité. S’extasier sur un beau bébé est souvent une 

crainte pour les mères, cela peut attirer le mauvais oeil, l’envie d’une autre femme, et est 

donc menaçant. Cependant, ses nourrissons sont beaucoup plus stimulés d’un point de vue 

moteur et kinesthésique. Le portage dans le dos,  les techniques de massages 

hyperstimulantes, un monde sans berceau. Prenons l’exemple de Mme B. où son garçon est 

resté un mois avec l’équipe de maternité. Au retour de sa maman, ma collègue me confie : “ 

Le petit A. il n’a rien compris à ce qu’il lui arrivait. Cela fait un mois qu’on lui fait des 

bains longs, chauds, enveloppés, au calme. Aujourd’hui c’est sa maman qui a enfin pu lui 

faire son bain, à l’africaine, il y avait de la musique à fond, tenu par un bras, savonné de 

manière très énergique” Elle a bien sûr laissé la maman faire SON bain, avec ses repères. 

Car c’est ainsi que grandira ce petit garçon.  

 

 J’ai très souvent noté la phrase “c’est dans leur culture”, comme pour nous dédouaner, 

pour nous déculpabiliser de ce qu’on a pas apporté comme soin supplémentaire. Ou comme 

pour se protéger, que nous français, ça ne pourrait pas nous arriver. Comme une excuse, ou 

une ignorance qui nous autorise à moins agir. Souvent, la culture n’est même pas connue du 

personnel. Mais elle est une bonne excuse, face à des questions sans réponse.  Et le terme de 

culture est sûrement employé ici comme une appartenance à un groupe ethnique? Alors que 

la culture est définit par l’UNESCO comme “ l’ensemble des traits distinctifs spirituels et 

matériels, intellectuels et affectifs, qui caractérisent une société ou un groupe social. Elle 

englobe outre les arts et les lettres, les modes de vie, les droits fondamentaux de l’être 

humain, les systèmes de valeurs, les traditions et les croyances” . Il ne me semble pas avoir 

32 



déjà entendu, face à des couples français communautaires, anti-vaccins, “c’est dans leur 

culture”. 

 

 Si j’élargis mon étude, avec mon nombre d’années d’exercices, j’observe cependant 

une évolution. Je n’entends quasiment plus parler du syndrôme mediterrannéen (syndrôme 

qui laisse penser que les personnes d’origine africaine ou nord-africaine exagèrent la 

manifestation de leur douleur physique ou psychique), alors que lorsque j’ai commencé ma 

carrière, il y a 15 ans, il était très courant d’entendre parler de ce syndrôme.  

 Un racisme explicite se ressent moins, peut- être à l’insu d’un racisme implicite plus 

présent. Il me semble que les jeunes sages-femmes, sont beaucoup moins dans le jugement 

des autres et plus à l’écoute des besoins des femmes. Déjà de part la formation de 

sage-femme, qui se recentre sur la physiologie de l’accouchement. A la demande des 

patientes. Mais aussi dans leur rapport avec les patientes. Elles ont moins de tabous, plus de 

liberté. Et elles sont moins gênées par les différences de langage, car parlent souvent bien 

mieux anglais ou espagnol. Cela n’est pas toujours lié à la jeunesse, mais plus aux histoires 

de vie des soignants, qui amènent à l’expérience de l’interculturalité. Notre histoire 

personnelle, en plus de notre culture, influencera forcément la façon de prendre en charge nos 

patientes.  

 

La place de l’exilée face au soignant : 

 

J’ai pu noter aussi, au travers de l’observation participante mais aussi de l’association 

verbale, la place que prennent les patientes en situation d’exil dans nos hôpitaux. Les 

soignants expriment bien l’isolement, la solitude, la précarité, les violences qu’ils associent à 

ces femmes. De plus, avec une barrière de la langue, ces patientes qui sont pourtant de plus 

en plus nombreuses dans notre hôpital, ont une image de discrétion et d’invisibilité. Des 

femmes qui se font discrètes car déjà invisibles dans la société. Et des femmes qui ne vont 

pas faire d’histoire, surtout ne pas se faire remarquer, pour ne pas être dénoncées. Ces 

femmes que l’on peut avoir tendance à non -prioriser dans les moments d’urgences parce que 

“de toute façon, ce ne sont pas elles qui vont nous faire un procès”. Avec, cependant 

l’hôpital comme refuge, comme lieu protecteur.  Il existe, comme le décrit Christine 

Davoudian, chez les patientes migrantes, un besoin d’investir l’hôpital, et les soignants. : “ 

elles vont souvent investir la relation avec le soignant de la grossesse, tentant d’offrir un 

contenant maternel ou de “holding” (selon Winnicott). Elles investiront cet espace de 

33 



rencontre et d’écoute comme un refuge possible, qu’elles vont venir habiter, n’ayant, à la 

différence des autres, pas de lieux dans lesquels elles peuvent exister et se donner à voir sans 

crainte”. On a pu apercevoir cela avec Mme B. qui a souhaité fêter les un ans d’A. dans notre 

service. 

 

 

La place de l’hôpital face aux exilées : 

 

 On a observé aussi le manque de temps de la part des soignants, qui joue réellement en 

défaveur des patientes en situation d’exil. (“pas le temps de donner des conseils en anglais”, 

“ pas le temps d’expliquer pourquoi je réalise tel geste”, “pas le temps de m’occuper de la 

dimension sociale” ). Certains soignants vont être très professionnels dans les actes, et tous 

bien sûr vont exercer la même médecine, selon le serment d’Hippocrate (“Je respecterai 

toutes les personnes, leur autonomie et leur volonté, sans aucune discrimination selon leur 

état ou leurs convictions”). Mais la médecine va nous permettre parfois de se cacher derrière 

des gestes, des protocoles et nous éviter de nous confronter à la patiente et à son histoire. Ce 

parcours migratoire peut aussi mettre mal à l’aise. Et certains répondent à cela, avec une 

médicalisation impeccable, mais une humanisation un peu moindre.  

Avec le peu de temps accordé à nos patientes dans des services publiques d’urgences 

qui sont de plus en plus saturés, un personnel débordé, prendre en plus le temps de 

comprendre une langue, s’adapter à une culture, gérer les problèmes sociaux, ne sont pas des 

priorités pour beaucoup. A l’hôpital, tout comme dans notre société, l’argent et le temps sont 

les nerfs de la guerre. Mettre de l’argent pour aider des populations qui ne vont pas rapporter 

beaucoup à l’hôpital, travailleurs sociaux, interprétariat.. n’est pas une priorité de la direction. 

Mettre du temps, du temps d’écoute beaucoup plus long, temps d’échange, temps de se 

comprendre, pour les personnels soignants déjà débordés n’est pas la priorité. La priorité est 

le résultat, c’est-à-dire une femme qui ressort de l’hôpital en bonne santé avec un bébé en 

bonne santé. L’importance de la consultation transculturelle aurait ici toute sa place. 

 

 

34 



 

Les limites et intérêts de l’étude :  

 

Cette étude n’a pas été toujours facile à réaliser. Ou du moins lors de la retranscription 

des observations. Je ne veux pas non plus me faire juge de mes collègues. Certains moments 

sont aussi très délicats, et se vivent sur l’instant. Je n’ai pas pu avoir toujours accès à une 

prise de notes. Je me suis sentie parfois espionne, et je n'ai même pas pu tout retransmettre 

par peur du jugement du lecteur. Je ne sais pas encore, à l’heure où j’écris ces lignes, si ce 

mémoire sera lu par ma direction, et par mes collègues.  Cependant, ce DIU santé, société et 

migration ( étudié par moi et une collègue, tout au long de l’année) a beaucoup intéressé nos 

collègues. D’ailleurs, deux sages-femmes souhaitent l’intégrer l’année prochaine. De 

nombreuses questions nous ont été posées : Pourquoi ce DIU? Qu'est-ce que vous y avez 

appris? Et lorsque l’on a abordé nos sujets de mémoire, beaucoup s’y sont intéressés. 

Moi-même ce travail m’a permis de comprendre que nous travaillons souvent de manière trop 

automatique, et qu’il faut réussir à enlever toute œillère,  se décentrer au maximum, aller vers 

l’Autre, ne pas en avoir peur. Cela ne fera qu'améliorer nos prises en charge. Que la culture, 

l’origine de la patiente ne fait pas forcément la femme, ou future mère qu’elle est. Pouvoir la 

soigner et l’accompagner au mieux, selon ses besoins et non selon nos idées reçues. Et 

surtout d’observer que moi-même, je peux avoir des façons de travailler discriminantes, 

jugeantes. Même si on le sait parfois au fond de nous, ce travail à mis le doigt dessus, et ce 

n’est pas toujours agréable de se retrouver face à nos “zones d’ombres” ou à nos préjugés.  

 

 

 

 

 

 

 

35 



 

Conclusion 
 

Le regard du personnel soignant de l’HFME sur les patientes en situation d’exil est 

plein d’empathie, de bons sentiments, avec parfois une envie de trop bien faire, qui se 

complique avec une temporalité insuffisante. Avec parfois un racisme avoué, parfois un 

racisme caché. Un mélange de professionnalisme et de fatigue psychologique, qui amène à 

une méconnaissance de l’Autre, et donc à un racisme implicite. 

Il manque aux soignants des compétences transculturelles, qui, confrontés à la barrière 

linguistique, accentuent ces différenciations de soins. “Ils se heurtent au manque de 

l’institution ainsi qu’à l’existence de biais implicites. “ (Elie Azria).  

Il est nécessaire que le professionnel de santé apprenne à se décentrer de ses 

représentations pour pouvoir se familiariser avec d’autres manières de penser (“panser”) les 

patientes. En effet, le rôle du soignant n’est pas de conformer la parentalité d’autrui à ses 

propres représentations. Il ne s’agit pas de dire comment être ou comment faire, mais de 

soutenir les capacités parentales et de permettre leur déploiement. C’est « s’adapter à la 

personne et à son histoire, par une posture authentique et consciente, intégrant la tolérance à 

la différence culturelle, le respect des croyances sans imposition de ses propres schémas 

culturels et même... en abandonnant, pour un temps, son savoir de soignant » (Lesoeurs & 

Ferradji, 2023) 

 Enfin, il faut aussi tenir compte de la structure hospitalière, qui est un véritable acteur 

dans la pièce que joue les soignants/ exilés. C. Davoudian “nos lieux de soins sont peut-être 

les derniers sécurisés ou les derniers accessibles. Et nous, soignants, comme en miroir 

devant ce qui est en passe de se déshumaniser, pouvons être à notre tour menacés de nous 

déshumaniser”. Avec ses défauts de temps et de moyens, l’hôpital public reste un lieu de 

sécurité, et peut nous permettre de prouver aux femmes exilées qu’il y a de l’humanité dans 

un pays d'accueil souvent hostile.  

 

 

 

 

 

36 



 

Bibliographie 
 

ADATE, APTIRA, ASAMLA, COFRIMI, ISM Corum, ISM Interprétariat, et al. Chartre de 

l'interpretariat médical et social professionnel en France (adoptée à Strasbourd le 14 

novembre 2012). Strasbourg: UNAF; 2012. 

http://www.unaf.fr/IMG/pdf/charte-signee-scan19-12 2012.pdf 

 

AZRIA E (Institut National de la Santé et de la Recherche Médicale), Migration et 

soins différenciés en périnatalité : effets des biais implicites – BiP, Source Agence 

Nationale de Recherche (ANR), 2017 

 

AZRIA E, Précarité sociale et risque périnatal. Enfances &amp; Psy, 2015, 67(3), 13-31 

 

BAUBET T., MORO M.R. : Psychopathologie Transculturelle. De l’enfance à l’âge adulte, 

Masson, Paris, 2009 

 

BLACK MAMAS MATTER ALLIANCE. Valeurs [ En ligne] Atlanta. 2021 

 

BYDLOWSKI, M. (1997). La dette de vie. Itinéraire psychanalytique de la maternité. Paris 

Boukobza, C. et coll. (2012). Bébés précaires. Comment les accueillir ? 

 

CAMARA, H. RADJACK, R. et al. “Journal de la psychanalyse des enfants. Apprendre de la 

vie des mères” [en ligne]. L’observation psychanalytique. 2016/2 Vol. 6. Presses 

Universitaires de France. 152-172p. Apprendre de la vie des mères | Cairn.info 

 

DEVEREUX G.  Essais d’éthnopsychiatrie générale, Gallimard, Paris, 1970 

 

DAVOUDIAN, C. “ Mères et bébés sans-papiers , une nouvelle clinique à l’épreuve de 

l’errance et de l’invisibilité ? ” Erès, 2014, 239p. 

 

FANON, F. “Peau noire, masques blancs”, Editions de Seuil, 1952, 225p. 

37 

https://shs.cairn.info/revue-journal-de-la-psychanalyse-de-l-enfant-2016-2-page-151?lang=fr
http://cairn.info


 

GABAI, N. FURTOS, J. MAGGI-PERPOINT, C. et al. “Migration et soins périnataux : une 

approche transculturelle de la rencontre soignants/soignés” [en ligne]. Devenir. 2013. vol 25 

Migration et soins périnataux : une approche transculturelle de la rencontre soignants/soignés 

| Cairn.info 

 

LEANZA, Y. KLIEN, P. “Pourquoi des approches interculturelles en sciences de l’éducation” 

[en ligne] De Boeck Supérieur 2002. 281-298 p. 

 

LESOEURS,G. & FERRADJI, T. Psychothérapie transculturelle. Décentrage et 

contre-transfert. Hegel, 1, 2023. 28 à 33 p. 

 

Migration et soins différenciés en périnatalité : effets des biais implicites | ANR 

 

MORO, M-R. “Mille et une façons de bien s’occuper des bébés. Aider les parents et les bébés 

d’où qu’ils viennent” Fondation Mustela, 2011, 61p. 

 

QUAGLIARIELLO, C., & SAUVEGRAIN , P. (2022). Prendre soin des « mères africaines ». 

Une étude des relations racialisées dans les maternités françaises et italiennes. Anthropologie 

& Santé. Revue internationale francophone d’anthropologie de la santé, 24, Article 24. 

https://doi.org/10.4000/anthropologiesante.10764 

 

RADJACK, R., & MORO, M. R. (2023). Vulnérabilité psychique des mères migrantes. 

Sages-Femmes, 22(2), 1214.  https://doi.org/10.1016/j.sagf.2023.01.003 

 

Rapport - Discriminations et origines : l’urgence d’agir. Défenseurs des droits. juin 2020 

Rapport - Discriminations et origines : l'urgence d'agir 

 

RICHARD-GUERROUDJ, N. “Les biais de perception font le lit du racisme systémique dans 

les soins”. Profession Sage-Femme [en ligne] mai 2023. Disponible sur “ Les biais de 

perception font le lit du racisme systémique dans les soins ”  – Profession Sage-Femme 

 

SAUVEGRAIN, P. (2017). Accès aux soins prénatals et santé maternelle des femmes 

immigrées. 7. 

38 

https://shs.cairn.info/revue-devenir-2013-4-page-285?lang=fr&tab=texte-integral
https://shs.cairn.info/revue-devenir-2013-4-page-285?lang=fr&tab=texte-integral
https://anr.fr/fr/projets-finances-et-impact/projets-finances/projet/funded/project/anr-17-ce36-0001/?tx_anrprojects_funded%5Bcontroller%5D=Funded&cHash=b51b823d1398cbc5bb728c0e58dbb9e5
https://doi.org/10.4000/anthropologiesante.10764
https://www.defenseurdesdroits.fr/sites/default/files/2023-07/ddd_rapport_discriminations-origines_2020_20200622.pdf
https://profession-sage-femme.com/les-biais-de-perception-font-le-lit-du-racisme-systemique-dans-les-soins/
https://profession-sage-femme.com/les-biais-de-perception-font-le-lit-du-racisme-systemique-dans-les-soins/


 

WEILLER, C. “Le lieu d’accueil enfant-parent :  Un espace transitionnel qui aide au devenir 

mère en contexte migratoire” Le journal du psychologue. Juin 2015. 

 

WINNICOTT, D.W., , « La préoccupation maternelle primaire », in De la pédiatrie à la 

psychanalyse, Payot, « Petite Bibliothèque Payot », Paris, 1975 

 

 

 

39 



 

 

Annexes 
 
Annexe 1 : CCCHP-27 
 
Annexe 2 : Fiche de lien staff MPS 

40 



 

41 



 

42 



 

 

43 



 

 

44 



 

45 



 

46 



 

 

Regard du personnel soignant de l’Hôpital 

Femme-Mère-Enfant sur les patientes en situation d’exil 

 

 

Mots-clés :  migration, maternité, hôpital, interculturalité, racisme 

 

 

Les femmes migrantes sont de plus en plus présentes dans nos maternités, et l’on observe 
des complications, autour de la naissance, plus importantes chez ces patientes. Quel est le 
regard du personnel hospitalier vis -à -vis de ces femmes en situation d’exil? Est-ce que les 
soignants d’une maternité de niveau 3, arrivent à accompagner au mieux ces femmes, dans 
leur maternalité?  
Etude qualitative, type observation participante et association verbale, menée auprès du 
personnel soignant de l’Hôpital Femme-Mère-Enfant de Bron, dans l’est Lyonnais. 
On découvre qu'un racisme explicite existe dans nos hôpitaux, mais aussi un racisme 
implicite et une peur de l’Autre, qui amène à une différenciation dans les soins. Un esprit 
colonisateur règne encore, de bienfaiteur et de bon soignant. 
Les équipes soignantes ont parfois du mal à faire une place à l’interculturalité, faute de 
temps, de moyens et de connaissances. Et se heurtent aux manques de l'institution. 
L’hôpital reste un des derniers lieux de sécurité pour ces femmes, dans les pays d’accueil. 
A nous, soignants, avec l’aide de l’institution, de garder une humanité au cœur de cette 
médecine et de nous adapter à chaque parcours de vie, afin de garantir le meilleur accueil 
pour la mère et son nouveau-né. 

 

 

 

 

 

Mémoire du Diplôme Inter-Universitaire « Santé, société et migration » 
 

Rédigé sous la direction d’ Arnaud Béal, psychologue et directeur en 
psychologie social 
Année 2024-2025 

 

47 


	Sommaire 
	Glossaire 
	Introduction  
	I.​Connaissances sur la migration en périnatalité 
	I.1 Discrimination et soins différenciés 
	I.2 Interculturalité et maternité 
	I.3 Besoins et compétences interculturelles à l’hôpital 

	II.​Etude 
	II. 1 Problématique  
	 
	II. 2 Méthodologie  
	II. 3 Cadre de l’étude 
	II. 4 Population 

	III.​Observations 
	III.1 Dans la période prénatale 
	III. 2 En salle d’ accouchement 
	III. 3 Lors du séjour en maternité 
	III. 4 Association verbale 

	IV.​Discussion 

	Conclusion 
	Bibliographie 
	Annexes 

