Entre meér(es) : le vécu de la maternité en situation d’exil

Mémoire du Diplome Inter-Universitaire « Santé, société et migration »

Rédigé sous la direction de la Professeure Serena Tallarico

Kuljancic, Melina

Année 2024 — 2025

LE VINATIER ‘ On UNIVERSITE  yniversité Claude Bernard | JLyon 1
PSYCHIATRIE UNIVERSITAIRE ORSPERE SAMDARRA = IEA“ MONNET \ Z y

LYON METROPOLE SAINT-ETIENNE




Table des matiéres

Table deS MATIEIeS ........cuceuenieninieiniiiiieiiiiiiiitiiieiitettetettectttecetecessecssessssassnsesans 2
{1170 Te [V o7 1 o o E 3
NV T L= [ 4 =] = 1 {7 ] - N 6
Problématique et RYPOTRESES ....cceveieieieieinieieiieieteiectereressesecacecessssssssssesesesassssans 11
METNOAOIOGIE «.u.uenenenaninieeieieiniietetieietetacnteteressasacacacesessssssscssesesessssssssesesesssssnnns 13
=T 71 - T 15
1] Y o1 V-7 o o I N 22
(030 T 17 1] 1o Y o N 26
271 11T Y=1 =] o 1 ] (- J0 RN 27
Y] 1= (=X SN 30



Introduction

« Comme je l’ai dit, le paradis, tu le trouves dessous de pied de ta mere. », telle est la
pensée de Ma., une mere isolée comorienne vivant dans une maison d’accueil, qui lors de notre
entretien, me partage I’idée concernant I’importance d’une mére dans la famille. Dans le cadre
de notre recherche, nous avons rencontrés trois meres isolées, Ma., F., et Mb., avec lesquelles
nous nous sommes entretenus pour apprendre de leur subjectivité mais aussi échanger, au sujet
de I’expérience de la maternité, née et nourrie dans la famille, mais transformée par le processus
migratoire. Tout ce contexte vient déposer une empreinte dans la relation entre la mére et le
bébé.

Nous allons présenter initialement le terrain pour pouvoir par la suite étayer la
présentation de notre échantillon. La maison d’accueil dans laquelle se sont tenus les trois
entretiens, est un centre d’hébergement d’urgence ouvert depuis juin 2024, site auquel est
rattaché le Pole Hébergement de 1’association Habitat et Humanisme Rhone. Cette maison
d’accueil implantée sur le site d’une ancienne usine pour une occupation temporaire sur quatre
années, se porte sur un projet appelé « Etape 22D » permettant de donner une nouvelle vie &
des sites industriels en transition. L’utilisation de ces espaces s’inscrit donc dans un cadre
d’occupation transitoire en attendant la réalisation du projet global de transformation urbaine.
Depuis 2020, la Métropole de Lyon a mis en place des mesures pour répondre aux besoins
croissants en maticre d'hébergement d’urgence. L’utilisation des batiments vacants vise a
proposer une solution temporaire, mais davantage pérenne et moins colteuse que la prise en
charge des méres isolées avec enfants dans les dispositifs hoteliers.

Le financement d’un tel projet est permis par la Métropole de Lyon avec le soutien de
la ville ou est installée la maison d’accueil mais également I’Entreprise des Possibles. Les
montants investis couvrent I’entretien, 1’accompagnement et la gestion du site, incluant
¢galement une aide alimentaire.

L’implantation géographique du site bénéficie d’un accés immédiat aux transports en
communs mais également un pdle de commerce et de loisirs, des espaces d’activités tertiaires,
des logements et des équipements publics (écoles, créches, maisons de quartier). La localisation
de la maison d’accueil permet ainsi aux familles de bénéficier des services de proximité et
facilité les déplacements. Nous pouvons penser que ce lieu permet surtout a plus d’autonomie,
qui est une caractéristique principale lorsqu’un sujet se trouve dans ce contexte et cette

configuration de logement.



Le logement, comprenant trois étages, se compose d’un rez-de-chaussée ou se trouve
I’espace salarié, puis de deux étages, avec quatorze chambres réparties sur les étages, avec deux
grandes cuisines, mais également un extérieur ou un aménagement a ét¢ mis en place. Un
constat a été fait dans 1’utilisation des espaces : en 1’absence de lieu de jeu et de création, les
enfants vont chercher a jouer dans les couloirs des étages, ou encore dans le hall d’entrée. Un
lieu d’accueil pour organiser des temps collectifs avec les résidentes manque également : en
réponse a ce manque, 1’équipe a mené un travail de réflexion avec une Doctorante en
architecture afin de penser 1’insonorisation d’un lieu inexploité, pour assurer plus de confort
aux résidentes ainsi qu’a leurs enfants, courant 2025. De par notre expérience, en tant
qu’intervenante FLE, ou encore bénévole pour des « temps café », nous avions remarqués que
les espaces de rencontre, d’accompagnement, ne pouvaient étre pas investis, ce qui aurait des
limites dans la tenue et le déroulé des entretiens pour notre recherche. En effet, les temps de
bénévolat que nous pouvions imaginer, ont eu lieu au sein des cuisines, ce qui incluait des
passages d’autres résidentes et/ou des enfants durant ces moments, demandant concentration et
confidentialité. Ces paramétres ne pouvaient étre réunis pour les entretiens : nous avions alors
demandé¢ a la responsable de site de nous emprunter un des bureaux utilisables les matinées
durant la semaine.

Cette maison d’accueil s’organise d’un accompagnement absolu a plusieurs niveaux, de
maniére transdisciplinaire : se trouve une cheffe de service hébergement, un responsable de site
accompagnée d’un chargé de gestion locative adaptée, mais également d’une chargée d’accueil
et d’animation, d’une chargée de mission sociale, et des bénévoles (ateliers FLE, ateliers jeux
parentalité, ateliers lecture avec les enfants de moins de trois ans, ateliers soutien scolaire, lien
social). Tout ce travail collaboratif adhére a différents objectifs : individualisation de la prise en
charge ; développement des compétences et de I’estime de soi ; recentrer la personne sur son
projet de vie ; développement de I’autonomie. Nous avons pu requestionner par ailleurs, ces
principes d’un point de vue clinique, dans le prisme de leur identité : I’étre mere, le développer,
le transformer dans ce lieu, en intégrant de maniére individuelle la culture de chacune.

Les meéres qui ont été le ceeur de notre échantillon, font parties d’un public comorien
(Ma., agée d’une trentaine d’années), algérien (F., agée également d’une trentaine d’années), et
guinéen (Mb., agée d’une vingtaine d’années). Elles sont meres respectivement, de deux, quatre
a huit enfants, nés au pays ou bien en France. Toutes ont vécues un parcours migratoire pénible,
allant jusqu’au traumatisme : devant traverser la mer, ou bien obligée de faire supporter ce
chemin a leurs enfants, des trés jeune. D’une maniére plus intime, elles sont toutes croyantes et

pratiquantes, de I’Islam, qui les rejoignent sur la maniére dont la mére dans une famille est



portée, respectée. Au-dela de la sphére religieuse, elles m’ont toutes déposées leur histoire
familiale, empreinte qu’elles portent chacune, touchant leur quotidien de meére : comment ont-
elles apprises les techniques et outils, le savoir-faire et étre d’'une mere, en incluant leur
particularité contextuelle, qu’est partir de son pays, de son groupe famille, foyer culturel et
identitaire ? comment vont-elles garder ces acquis transmis, et sous quelles formes vont-ils se

déposer sur leur relation entre elles et leurs enfants



Revue de littérature

Notre revue de la littérature scientifique portera comme épistémologie la psychologie
clinique, ainsi que des références du courant psychanalytique pour étayer les interprétations
ressortant des entretiens.

« Ce que tu as hérité de tes péres (« pairs »), afin de le posséder, conquiers-le. », pensa
Goethe, de la place que le sujet prendra, de fagon active, au sein de la famille, appartenant donc
a la chalne des générations et de ses contemporains. La famille selon R. Kaés (2015), est un
espace psychique et de transformation de I’expérience, ou se transmettent des aspects de la vie
psychique, a la fois racontable par transmission intergénérationnelle et 1’indicible par
transmission transgénérationnelle de traumatismes et d’événements non élaborés. Ce groupe
est pens¢ comme un systéme culturel, et non pas uniquement un systéme relationnel : ce sera
S. Freud (1989) qui pensera la famille comme une matrice ou se forment des interdits
fondamentaux, tel que I’inceste, qui structurent I’individu et par extension, batit ce qu’il appelle
« la culture ». Culture, ou mod¢le culturel, qui comprend un ensemble de normes, de valeurs,
de croyances, et de pratiques sociales et symboliques (S. Freud, 1989). Ces mod¢les influencent
les rdles, les identités, les modes de communication et les stratégies d’adaptation des membres,
entre eux et pour eux, de fagon intra et inter subjective (R. Kaés, 2015). Nous pouvons
considérer alors que la famille joue un role clé dans la transmission des valeurs et des pratiques
culturelles entre générations. Lorsqu’une génération adopte de valeurs culturelles différentes,
ce processus peut étre source de conflits intergénérationnels (P. Drweski, 2019).

Dans ce «nous», se trouvent des individus, qui vont par plusieurs procédés, se
différencier de leurs pairs, grace a eux. R. Kaés (2015), va parler d’identification
intersubjective. Dans ce sens, le sujet se constitue dans et par ses liens avec les autres membres
de la famille. Cette identification sous-entend trois principaux processus psychiques :

- L’identification projective (W. Bion, 1962) est un mode de communication primitive,
insinuant que le sujet expulse, projette, des morceaux psychiques bruts, que nous appelons
« éléments béta » lui appartenant, vers le parent, qui va lui, se voir détoxifier, transformer cette
matiere indigeste, grace a sa fonction alpha, en « ¢éléments alpha ». Cette maticre va étre
digérée, liée, transformée par 1’objet (le parent) dans son inconscient et va étre re- projetée dans
I’appareil psychique de I’enfant, ou les morceaux sont contenus en une unité. Cette contenance
venant de la communication et surtout du non verbal de 1’objet primaire, va traduire la matiére

brute (les objets, fantasmes et sens), qui va étre transmise a I’enfant. Dans un contexte



traumatique, le parent ne peut assurer sa fonction contenante, et va projeter pareillement ce qui
lui a été envoyé. Plus simplement, le parent ne peut transformer I’expérience brute a 1’enfant,
et ce dernier se verra porter tout ce qui implique dans une expérience insoutenable (agonies et
angoisses primitives, D. Winnicott, 1975).

- L’identification introjective (M. Klein, 1967) consiste a ce que le Moi se constitue en
s’appropriant des objets et qualités du monde extérieur, de la réalité externe, qui deviennent des
parties de son entité psychique. C’est dans cette dynamique que le sujet hérite de I’inconscient
familial, puisque I’inconscient, dans la réalité externe, va s’inscrire sous forme de signes.

- Le contrat narcissique (R. Kags, 1989), pacte inconscient s’instaurant entre le sujet et sa
famille, dans lequel I’individu peut exister et étre reconnu a condition de remplir une fonction
et de perpétrer la famille et son histoire. Le sujet s’identifie a cette derniere, en échange de sa
survivance au fil des générations.

Cette survivance n’est possible qu’au travers de la transmission transgénérationnelle (S.
Tisseron, 2017). Cette derniére est un processus par lequel des contenus psychiques
inconscients se transmettent d’une génération a la suivante, sans étre symbolisés ou verbalisés.
Dans ces contenus non transformés, se trouvent les expériences traumatiques ou « trauma », qui
se transmettent de fagon brute, puisque rien ne permet de contenir, d’exécuter la fonction alpha
(W. Bion, 1962), pour transformer I’expérience insupportable. De cette expérience traumatique,
ressortent des ¢léments bruts tels que les silences, les actes manqués, ou encore des
somatisations. Par conséquent, le lien a la génération contemporaine, souvent les enfants
porteurs des ¢léments bruts, est affecté par cette transmission d’un vécu non élaboré.

En somme, ce que nous pouvons retenir c’est que 1’identité des membres est souvent
construite a I’intersection de leur appartenance familiale et culturelle. Siune remise en question
identitaire, tel que 1’exil, vient a parvenir aux membres, celle-ci va installer un climat de crise
familiale, ou les membres vont voir leur role et leur fonction bouger (P. Drewski, 2019).

Cet exil va provoquer une rupture du cadre culturel et donc psychique : nous pouvons
catégoriser cette rupture comme traumatique (E. Dozio et al., 2020). Franchir les fronticres,
provoque une atteinte a la filiation symbolique, de I’appartenance sociale et du sens collectif.
En d’autres termes, le sujet se retrouve entre deux systémes culturels, celui d’origine et celui
d’accueil, ce qui génére clivages internes et des conflits de loyauté : nous parlons alors de
« clivage identitaire et culturel » (V. Fernandez de Soto & A. T. Rizzi, 2022).

Tout ce contexte donne lieu a une désorganisation psychique et identitaire : dans ce cas de

rupture brutale, le manquement du cadre culturel provoque une faille narcissique, dans laquelle



s’inscrit une perte des reperes et la capacité, a penser 1’expérience, pour le sujet (E. Dozio &
M. Laroche-Joubert, 2020).

Pour comprendre 1’expression « penser 1’expérience », le concept de symbolisation (R.
Roussillon, 2012) est essentiel a utiliser : symboliser, pour Roussillon, c’est « ré-unir (relier)
autrement deux ou plusieurs éléments préalablement séparés ». Il va définir ce processus
psychique en trois temps : « séparer, différencier, réunir ». En d’autres termes, le sujet va
symboliser, réunir, subjectiver I’expérience qu’il vit, mais plus justement, les traces mnésiques
perceptives passant par la barriere qu’est le corps (le « soma »), vont arriver au sein de la
premicre topique du Ca. Ces dernieres vont étre transformées en représentation de chose dans
I’inconscient, ce qui va donner la symbolisation primaire. Or, lorsque dés cette premicre étape
de transformation de 1’expérience fait défaut, le sujet délie ses perceptions sensorielles de son
psychisme en raison d’une terreur agonistique (R. Roussillon, 2012), qui vient faire
traumatisme : ¢’est ce qu’on appelle un clivage du Moi, voir un clivage au Moi (R. Roussillon,
2014). Dans cette recherche, nous pouvons parler de « clivage, entre ici et ailleurs ».

Le traumatisme, ne permet pas ce processus de symbolisation : I’expérience n’est pas
pensée. Nous ne parlons pas de réminiscence mais bien de reviviscence puisque le sujet ne se
souvient pas, il n’a pas de représentations, d’images a proprement parler. Tout ce qu’il a acquis
et possede depuis, ce sont les traces mnésiques perceptives qui n’ont pas pu étre transformées
en une représentation de chose, mais qui se sont fixées. Effectivement, ce sentiment d’effroi est
tel que le sensoriel investi & ce moment précis, est comme gelé dans I’inconscient du sujet, qui
verra ces sens-1a revenir a lui, & son corps, & son psychisme aprés-coup : le passé reviendra en
boucle sous formes de sens a son propre corps, a ce temps-1a, le présent. Ce qui signifie que le
sujet ressentira I’irruption de cet épisode comme dangereuse, le replongeant ici et maintenant,
dans ce moment passé. Le sujet se verra alors se développer au sein d’une vie psychique
entachée d’une éclaboussure qui vient noyer le sujet dans son évolution, et dans ses futures
générations.

Nous insistons alors sur 1’état de sidération que la déprise culturelle peut amener au
sujet. Puisque le traumatisme provoque un état de figement du sens, le sujet ne parvient plus a
inscrire son expérience dans un récit cohérent, encore moins dans les grilles interprétatives de
sa culture. Il s’ensuit alors une sidération identitaire, un déracinement symbolique, conduisant

a des remaniements identitaires (O. Douville, 2014).

En période périnatale, les défenses psychiques, dont le clivage, ne sont pas investies,

révélant des fragments inconscients : viennent les notions de « transparence culturelle » (M. R.



Moro, 1998), et de « transparence psychique » (M. Bydlowski, 1991), qui font émerger des
représentations culturelles et fantasmatiques, souvent en lien avec la filiation, la lignée, les
ancétres, ainsi que des ¢léments de ’histoire infantile, notamment traumatiques, que la mere
croyait avoir oubliés. Plus précisément, la transparence culturelle, s’appuyant sur la
transparence psychique, remet en mémoire a la future mere des fagons de faire et de dire propres
a sa culture d’origine, alors qu’elle pensait en étre éloignée.

Nous retenons que la migration isole les meres de leur berceau culturel, les privant d’un
soutien affectif et communautaire fondamental (M. R. Moro, 1998). Elles en viennent a une
discordance sensorielle, dont les symptomes révelent une difficulté face a cette période de
solitude nouvelle et inhabituelle. Face a cette fragilité, a cette vulnérabilité, le besoin de sécurité
que le Moi (D. Winnicott, 1975) cherche désespérément a obtenir ne peut €tre assouvi, au vu
des conditions que le Moi doit détenir, en plus de la stabilité que I’environnement doit accomplir
pour la symbolisation de I’expérience. Le pays d’accueil de la mere ne fait pas fonction de
portage, « holding » (D. Winnicott, 1975), et donc n’est pas considéré comme un « sol stable »

(M. R. Moro, 1998).

La culture manquant a la mere, donnera lieu a un désordre émotionnel causant une
disharmonie (C. Mestre & E. Gioan, 2019) au sein de la relation entre elle et son enfant : ce
dernier est porteur d’un héritage traumatique non symbolisé, au travers d’interactions précoces,
le regard que la mere porte sur lui, les soins qu’elle lui accorde, ses absences ou encore certains
silences significatifs a des moments précis. Nous appelons cette carence de I’enveloppe
culturelle, « fantomes dans la nursery », (C. Mestre & E. Gioan, 2019), qui vont faire porter a
la mére tout le transgénérationnel longuement réprimé, comportant donc les éléments bruts
renvoyés sans filtre a I’enfant, sans paroles, ni souvenirs refoulés constitués. Cet enfant devient
alors dépositaire d’une histoire double, deés lors que 1’engendrement symbolique est réalisé : cet
engendrement consiste a ce que I’enfant soit affili¢ a sa lignée ainsi qu’a la société d’accueil (T.
Zittoun, 2004). Le corps de I’enfant est alors une sceéne du théatre familial : il devient en ce sens
le porte-parole corporel des souffrances maternelles non verbalisées, en exprimant I’indicible,
faute de représentation psychique chez son objet primaire. Cette assignation entrave le
narcissisme primaire, entre autres, le processus d’individuation de I’enfant sauveur-persécuteur
(A. Mc Hanon et al., 2020), qui est donc investi de fagcon ambivalente mais pathologique par la
mere.

Cette disharmonie est la conséquence d’un psychisme de I’objet (la mere) luttant contre

I’effet de tous les traumatismes cumulés, annulant la préoccupation maternelle (D. Winnicott,



1975). Nous pouvons évoquer 1’absence de disponibilité psychique, conduisant a un portage
défaillant. Lorsque nous évoquions le manque de transformation de I’expérience brute, nous

pensons a la fonction de « pare-excitation » devenue fragilisée.

10



Problématique et hypotheses

Notre problématique se construit sur plusieurs questionnements qui se suivent afin de
conduire notre pensée autour de cette problématique et de répondre aux hypothéses citées par
la suite.

Nous pouvons premierement, nous demander, si et dans quelle mesure 1’histoire
familiale a-t-elle un impact sur I’actuel vécu migratoire ? S’il existe un impact, lequel est-il ?

Puis, comment se construit-on en tant que mere en situation d’exil ? Quels sont les
facteurs ressources et obstacles, au pays et ici, dans la construction identitaire d’étre mere, dans
la construction de la maternité¢ ? Qu’est ce qui soutient et pose obstacle a la maternité en
situation d’exil ?

Enfin, dans ce contexte tiraillé entre 1’histoire subjective de la mére et la situation de

migration, comment se construit le lien mére-béb¢ ?

Afin de répondre a la premicre problématique, nous supposons qu’initialement, le sujet
portant étroitement la culture du pays, par son groupe famille, grace a la transmission
transgénérationnelle, va pouvoir se construire en tant qu’individu, en s’identifiant a ce dernier.
Le sujet va se voir porter en lui, I’histoire familiale mais également la culture sous-jacente, qui
elle-méme cache des principes, des regles, des savoir-faire et étre, ou encore ce qu’on appelle
vulgairement « les traditions ». Si nous intégrons le processus de migration dans cette
continuité, celle-ci se verra rompre, et faire clivage avec le lien que le sujet possédait avec cette
sphére culturo-familiale : nous pouvons imaginer que l’individu se reconstruise dans son
identité, puisque I’ancienne a été déséquilibrée par 1’exil. Ce re-nouveau, n’implique pas une
feuille vierge que le sujet doit remplir, mais plutot en portant I’histoire familiale, elle déposera
son bout de feuille, autre part : en d’autres termes, la famille et la culture est une piéce du
puzzle que le sujet porte, quel que soit I’événement vécu, et en influence d’une certaine manicre.

La deuxiéme problématique reléve la construction d’étre mere, dans le sens identitaire,
et psychique. Dans cette construction, le roman familial et culturel va étre le berceau, ce qui
signifie que la future mére va s’approprier les apprentissages d’étre mere, en faisant miroir avec
sa propre mere, ou encore en expérimentant d’étre mere en tant que sceur ainée. Or, si un
événement traumatique se dessine, le psychisme va ¢élaborer des remaniements, des
transformations de 1’identité. Cet événement traumatique concerne la venue dans le pays
« d’accueil », accueil impliquant une survie contre 1’errance et la précarité, en plus du manque

de berceau culturel, ce qui fait discordance a la mére. La psyché, dans ce contexte clivant, va

11



devoir se réfugier et s’enraciner donc dans d’autres ¢léments, comme la religion, la rencontre
des mémes que nous, cuisiner les plats du pays...

Finalement, nous pouvons supposer pour la derniére problématique, que la mére refait
famille entre ici et ailleurs, c’est ce qu’on nomme « famille transnationale ». Plus précisément,
les meres que nous avons accompagnées ont, pour certaines, quelques enfants restés au pays,
ce qui implique qu’elles doivent investir leur famille entre ici et ailleurs, et donc la qualité de
I’investissement de la mére mais aussi la présence qu’elle accorde sont d’autant plus complexes
psychiquement. Elle va tout de méme, a ses enfants ici, transmettre inconsciemment vers eux
toute I’empreinte familiale et culturelle, par ruissellement. Pourtant, le lien mére-enfant va étre
victime d’une carence culturelle puisque le pays d’accueil ne permet pas d’espace ou de lieu
pour revenir a soi, sa culture, ou encore sa foi, par rapport a 1’autre, et au jugement qu’il peut
porter sur I’individu « étranger ». Dans cette faille, la mére va « object presenting » 1’enfant a

la société d’accueil, et permettre une rencontre entre pairs, plus ou moins défaillante.

12



Méthodologie

Nous avons construit une méthodologie de recherche se basant sur des entretiens semi-
directifs : un entretien d’environ 1 heure et demie s’est tenu pour chacune des meres, dans un
des bureaux de I’équipe accompagnatrice, au rez-de chaussez. Pour convenir une date et une
heure de rencontre, nous avions rencontrés des difficultés, au vu de I’emploi du temps des
meres, mais également de leur engagement aupres de cette recherche : en effet, afin d’obtenir
leur contact, et donc leur fidélité, cela était un exercice contraignant pour s’assurer de la tenue
du « rendez-vous ». Nous avions pensé, par la suite, que dés lors un rendez-vous concerne leur
statut aux yeux de l’institution francaise, elles s’engagent plus vigoureusement. L'un des
entretiens, le premier, ne s’est pas fait dans les mémes conditions que les autres, en raison de la
présence du bébé de la mere (Ma.), contrairement aux autres, qui ont vus leurs dynamiques
prenant 1’espace différemment.

Concernant les entretiens semi-directifs, nous avons réfléchi a un guide d’entretien
(annexe 1 — guide d’entretien), sur lequel nous nous sommes basés : il se compose de trois
théemes scindant le récit de vie des meéres avec le vécu pré-migratoire et 1’histoire familiale, au
pays ; le parcours migratoire, ou le parcours de la combattante ; le vécu post-migratoire,
I’accueil complexe et inachevé, comprenant respectivement seize questions, six questions, et
dix-huit questions. Nous insistons sur le prisme du vécu de maternité qui a été choisi pour re-
dirigier les questions sur I’objectif de la recherche. Avant cette étape, nous avons partagés une
notice d’information (annexe 2 — notice d’information et de consentement) sur laquelle nous
avons resitués le cadre de la recherche ainsi que le consentement des participantes.

Pour I’analyse des données brutes collectées des entretiens, nous avons utilisé
premicrement une méthode qualitative nommée « analyse inductive », nous permettant de
résumer les retranscriptions sous formes d’idées reliées aux themes de la recherche : en somme,
nous retrouvons ’'impact de I’histoire familiale sur le vécu migratoire de 1’individu, les
ressources et/ou obstacles dans le processus identitaire d’étre mére et I’impact de la relation
mere-enfant. Dans ces signes cliniques, nous avons mobilisé « 1’analyse formelle », en
comptabilisant le contenu latent, avec les silences, les signes corporels, les mots choisis et
employés, et I’intonation du discours qui traduisent I’affect que porte la mére concernant son
vécu, encore vif dans 1’esprit de cette derniére. Ce que nous appelons « signes corporels », ce

sont particuliecrement les pleurs assez marquants, le regard, comment était-il investi dans

13



I’espace, la dynamique corporelle telle que 1’agitation ou au contraire, 1’arrét de toute activité
motrice, et la significativité du silence que portait ces femmes.

Comme cité au-dessus, nous avons relevé certaines limites au cours de cette recherche.
En ce qui concerne le déroulement des entretiens et des paramétres qui les constituent, nous
devions penser au lieu d’accueil : se réunir dans un bureau, se voir dans la cuisine, ou
s’immiscer dans leur chambre ?

Puis, qu’en est-il de la place de I’enfant dans cette recherche ? Nous avions pensé sa
place, au sein des entretiens ou encore dans un autre temps adapté, pour observer un bout de la
relation mere-bébé, qui s’est déroulé durant I’activité jeux et parentalité supervisée par un
bénévole, tous les mercredis aprés-midi, venant avec un sac de jeux (puzzles, cartes, balles,
picces a construire) pour tout age. Ce temps n’a pas été concluant puisque nous n’avions pas
retrouvé toutes les participantes, mais uniquement Ma., qui ne voulait pas investir ce moment
de création aupres de ses enfants, qui, de leurs cotés, se saisissaient aisément de 1’espace pour
« jouer », a leur fagon morcelée. Lorsque nous invitions la mére Ma. a accompagner ses enfants,
elle se réfugia vers la cuisine dans laquelle elle trouva un accueil particulier, une aise qui lui

permettait de « se sentir dans son élément ».

14



Résultats

1 — Ma.

Ma. est une femme agée de 38 ans, née dans les années 80 aux Comores, ile située au
nord de Madagascar. Elle m’explique étre arrivée en France en 2022, par voie aérienne jusqu’a
Paris et ferroviaire pour atterrir a Lyon. Elle explique que voyager avec des enfants en bas age
s’avere €tre pénible : « Ohhhh... | C’était difficile parce qu’ils ne voulaient pas s’asseoir, ils
voulaient bouger beaucoup. Elle était trop petit, elle a 3 ans. ».

Elle a huit enfants, dont cinq enfants, quatre filles et 1 garcon, qui sont restés au pays,
en raison du manque de titre de séjour, et trois enfants, des gargons, qui sont aujourd’hui aupres
d’elle. Ma. vient faire « famille transnationale » en investissant ses enfants au pays via le
téléphone : elle m’indique qu’elle évite de faire mettre la caméra a ses enfants, rongée par la
tristesse et 1’absence de ces derniers : « Ma tante, elle m’a demandé qu’elle vienne me voir,
mais je lui ai dit que je mets la vidéo mais vous, vous ne mettez pas, parce que si je lui dis, ¢ca
me fait mal. Tout le temps que je lui parle avec [’appel vidéo, je pleure beaucoup. ».

Ma., fille unique, vient d’une famille de deux parents, un pere et une mére, qui se sont
séparés lorsqu’elle avait 17 ans. Elle me confie avec grande sensibilité, ou les pleurs et le
désespoir se mélent, que son pére est devenu muet, a cause d’une sorcellerie, par sa belle-mere :
« (elle pleure, fond en larmes) Mon pere, malgreé, il ne sait pas parler, il ne sait pas, il n’est pas
écouté. ». Nous avons interprété son silence et ses chuchotements comme le miroir de son pére.
Quant a sa mere, elle a fui le pays, apres la séparation avec son ex-mari, pour aller a8 Mayotte,
puis est revenue en 2008 aux Comores. Mére avec qui elle s’entend plus que son pére, a cause
de son mutisme, mais rester en contact avec sa mere est aussi compliqué puisque cette dernicre
ne possédant pas de téléphone, emprunte celui de sa sceur. Elle insiste sur le fait que sa mere vit
toute seule, et que ses parents sont vivants, en incluant sa grand-meére et sa tante maternelle :
nous imaginons alors que sa famille se compose ainsi. Ils vivaient tous ensemble dans le méme
immeuble, mais au sujet de ses enfants, elle ne pouvait supporter que cette famille s’investisse
aupres de ses enfants : « Je pense qu’elle fait mal a mes enfants. Je lui ai dit non, ce n’est pas
comme ¢a, ce sont mes enfants. Méme toutes mes familles. S’ils les touchent, je le dit non, laisse
mes enfants tranquilles, tu n’as pas le droit de les toucher.». Nous pouvons alors nous
questionner sur les raisons de son départ, en se demandant si le contexte familial a ét€¢ un moteur
pour partir ailleurs ? Tout de méme, elle évoque de facon récurrente sa mere, en insinuant sa

fidéle présence aupres d’elle. En longeant les souvenirs, elle me dit qu’elle aimait bien cuisiner

15



avec. Ma. n’hésite pas a désigner sa mere, « maman » ou encore « ma mere », avec qui elle
jouait de « temps en temps » tout en insistant sur le fait qu’elle n’aime pas jouer. La meére a une
place sacrée, autant pour les normes familiales, qu’a ses yeux, en la considérant : « Comme je
[’ai dit, le paradis, tu le trouves dessous de pied de ta mere. Parce que si tu fais quelque chose
de mal a ta mere, tu n’auras pas le paradis. ». Dans cette considération, se confond de
I’inquiétude pour son quotidien de femme isolée accompagnée des enfants restés aux Comores :
« Ma mere, elle m’aide toute seule. Mais sa sceur de ma mere, y’en a d’enfants. Ma mere, elle
habite chez moi. ».

Elle est tombée enceinte de ses premiers enfants a 19 ans, avec un premier mari, puis a
rencontré un deuxieéme, qui est lui, frangais (pere des jumeaux). Elle est allée vivre toute seule
depuis, a 26 ans avec ses enfants, loin de la ville ou habitait sa famille : nous remarquons que
ce premier départ ne 1’a pas tant impacté.

Ma. a arrété 1’école de fagon précoce (classe de 6°™), en raison de son état de santé, ce
qui D’interroge sur le systéme éducatif aux Comores. En effet, elle explique que son exil est
motivé également pour ses enfants, qui pourraient avoir de suivi éducatif, surtout pour les
enfants dont un des deux parents est francais. Pendant sa premicre grossesse, elle a été entourée
par sa famille, et m’explique qu’elle était malade pendant deux a trois mois. Nous remarquons
par son récit, qu’elle est une maman trés protectrice, qui veille a ce que ses enfants au pays ne
sortent pas dehors, jusqu’a s’aventurer chez sa tante : « la seeur de ma mere c’est loin. J ai peur
parce que Comores il n’y a pas de sécurité. ». En plus de les protéger, elle les investit d’une
maniére a ce qu’elle les connait par cceur : « En fait, je connais que... la personne qui m’a
envoyé le message. [...] Moi, je n’ai pas besoin de me dire ils sont comment. Je le dis
directement, c’est A. ou c’est M.. Je le connais bien qui a fait la bétise ».

Durant I’entretien, elle ne veut verbaliser les ressentis qu’elle peut avoir, sur les
souvenirs qu’elle me partage. Son ton de voix est monotone, sauf si nous demandons de répéter
une phrase : comme dit précédemment, elle soutient un long silence portant, comme il nous
semble, un secret. Elle justifie son silence par son manque de souvenirs, ce qui empéchait de
réponses développées, mais préférait plutot des réponses fermées. Elle n’investissait pas non
plus son regard. Ma. est pratiquante et de croyance musulmane, par héritage familiale : la
religion lui permet en quelque sorte de résilier les événements faisant micro-traumatismes au
quotidien. Quotidien dans lequel s’imprime le collectif, est incertain, et pourtant elle me partage
que cela n’a pas d’impact sur 1’éducation de ses enfants. Ce collectif est portée d’une grande
ambivalence, qui sous-tend une aide ¢lémentaire, avec un accompagnement qui porte, mais

insistant sur une vie incertaine et précaire, en raison de I’administratif.

16



F. est une femme de 38 ans, née dans les années 80 en Algérie, a Oran. Sa famille est
composée ses deux parents, toujours ensemble, ainsi que ses cing sceurs et 1 frére. De son
récit, la famille est trés soutenante, inséparable : par exemple, tous les prénoms des sceurs
commencent par un « F », sauf pour le garcon « Et par contre, le nom de mon frere, c'est... il a
commencé par S. Et apreés tout, non, c'est F, F, F, FE, F. ». Elle me confie une phrase qui a
retenu notre attention, qui décrirait le mieux sa famille : « Tout le temps, méme jusqu'a
maintenant. Tous ensemble ! ».

Elle m’énumere quelques souvenirs, plus intimement, les vacances en colonie qui ont
¢été possibles grace a son pere : « Parce que mon pere, avant, il travaillait a la... société de
nettoyage. Chaque... Euh... mois de l'été, il y a les vacances, comme... la colonie de
vacances. ». En évoquant sa mere, elle nous interpelle sur sa connaissance du francgais, qu’elle
seule sait parler, lorsqu’elle était a 1’école francgaise, sous la colonisation, période tue et gardée
secrete par F. : « Oui, des Frang... Oui ! ». Pour les évoquer, elle les désigne « maman » et
« papa », et des lors ce qu’elle parle en leur nom, elle les incarne en les nommant « ma mere »
et « mon pére ». Elle me confie I’autorité de sa mere, en m’expliquant que sa mére « parlait
avec les yeux » :« Ma mere, elle parle avec nous par les yeux, comme ¢a. T'as fait ? T'as fait
pas ? Mais nous, c'est pas comme les générations ¢a. Nous, on n'a pas fait pas les bétises. ».
Les enfants dormaient tous ensemble dans une méme chambre, et sont un support pour tout le
monde, entre eux, en s’éduquant collectivement : « I/ dort la méme chambre. C’est pas
comme... les autres. ». En ce qui concerne I’autorité du pére, la peur est mobilisée, sans pour
autant que violence n’ait été faite : « Jamais, jamais | Méme mon pere. J'ai peur de mon pere.
Et devant mon frere, il y a seul... un frere. Maintenant qu'il m'a rappeleé, j'ai peur. Méme il
n'est pas devant moi. Mais jamais, jamais, jamais il a fait comme ¢a. (elle léve la main)
Jamais ! Respect plus que respect. Méme, il n'a pas fait le mal avec nous, jamais ! Tu ne peux
pas faire le mal pour elle. Comme ¢a, je donne l'exemple pour ma fille. »

Les souvenirs sont trés nombreux portés par la méme émotion, la nostalgie et la joie de
nous les partager : elle nous parle avec émerveillement de 1’argile avec laquelle elle jouait
avec sa fratrie dehors, du fromage ou encore du gateau pour le goliter que sa mére préparait
pour eux. Elle insiste sur les sens qui lui reviennent a sa mémoire, avec le toucher, ou encore
les odeurs que le gateau dégageait. D’autres souvenirs sont plutdt portés par le regret, comme
le fait qu’elle ait di arréter I’école en classe de seconde.

Lorsqu’elle est devenue meére, elle vivait avec sa famille et sa premiére fille, en Algérie.

17



Elle est tombée enceinte, de deux filles nées en 2018 en Algérie, puis la derni¢re née en 2024
en France, avec son mari, avec qui elle est depuis 15 ans. Il est en France aussi, mais ne vit pas
avec elles, parce que les régles d’intérieur de la maison d’accueil ne le permettent pas. Ils ont
connu une courte séparation, et au moment ou elle avait ses premiers rendez-vous avec les
assistantes sociales, pendant lequel elle insinuait ne pas avoir de conjoint. Pour sa deuxi¢éme
fille, elle m’explique qu’elle est tombée enceinte a cause d’une infection, et qu’elle n’a pas pu
avorter en raison des principes religieux : « ... Ici, en France, j'ai parti a lI'hopital. Les médecins,
ils ont donné les médicaments. J'ai tombé enceinte. Et... Par contre, nous, nous, par exemple,
les musulmans, tu ne peux pas te... boire les médicaments pour tu fais l'avorter. ». Lorsqu’elle
nous raconte, elle explique que c’est instable d’éduquer et d’élever des enfants en situation
irrégulicre, et de 1a, nous pouvons lire et sentir dans les mots un sentiment de regret. Elle préfere
se reposer sur sa foi pour raisonner cet événement : « Le deuxieme... c'est... (silence, soupir)
Dieu qui m'a envoyé. J'accepte, mais par contre, maintenant, non. ». Les grossesses s’étaient
pourtant bien passées, nous n’avons pas d’éléments concrets a amener a la recherche a ce sujet.

Elle m’explique que son arrivée en France s’est faite a cause de problémes de voisinage,
avec un dealer, menant jusqu’a des menaces, de I’harcélement, et de la violence. C’est son mari
qui a fui en premier, du foyer a cause de cette histoire : « Le jour que j'ai arrivé en France, c'est
mon mari qui est venir ici. Le premier. Parce qu'il y a eu des problémes. Mais ce n'est pas avec
moi ! Avec les voisins et les gens. 1l est jaloux. ». Nous avions remarqué une forte émotion face
a cet épisode, survenu par surprise. Elle est venue en France en bus, de Oran a Alger, puis en
avion jusqu’en Espagne, puis en bus pour arriver a Lyon.

Elle me confie sa tristesse par rapport a la distance avec sa famille : « Méme des fois, je
reste seule. J'ai pensé a mon pays. J'ai pensé a ma famille. Ca fait mal au coeeur ... J'ai fait mettre
les choses comme ¢a. (elle imite les ablutions) J'ai fait faire le tapis, j'ai prie. Apres, ¢a va
calmer ». Elle a hérité de sa famille, sa foi musulmane, et est pratiquante, comme pour Ma.,
elle y trouve un repere ou encore un lieu ou peuvent étre accueillies et apaisées ses souffrances.

De ce qu’elle vit a la maison d’accueil, F. nous avoue que le collectif a un impact contre-
productif sur 1’éducation de ses enfants : « Par contre, collectif par rapport a moi, ¢a me
dérange pas. Mais c'est mieux que tu restes seule avec tes enfants. Méme tu diriges bien ! ».
Nous avons remarqué qu’elle investit son discours autant verbalement que corporellement, du

coté de la pulsion de vie.

18



3 —Mb.

Mb. est une femme de 23 ans, née en Guinée Konakry, arrivée en France en 2021. Elle
a une mere, avec un petit frére et une petite sceur. Trés rapidement, se pose au sujet du déces du
pere tres sensiblement : « Oui, mais apres son déces, oui, ¢a a beaucoup chan... (elle s arréte
en tchipant et chuchote) On laisse la-bas... (elle pleure) ». De sa fratrie, Mb. est ’ainée de la
famille, ce qui insinue qu’elle aidait sa mére au marché, parce qu’ils n’avaient pas beaucoup de
moyen : « Moi, par contre, vu qu'il n'y avait pas assez de moyens, il voulait qu'elle vienne au
marché, qu'on l'accompagne. Il y avait toujours des discords entre eux a propos de ¢a, quand
méme., Du coup, il fallait que on s'entraide pour subvenir. Je sais qu'il travaillait aussi pour
nos besoins, mais. Ce n'était pas suffisant ». Et pourtant elle me peigna cette époque avec
beaucoup de couleurs vives de joie : « Au vécu de mon papa, certes, il n'y avait pas assez de
moyens, mais on était heureux. La, on partageait ce que juste on avait | On mangeait, ce n'était
pas comme les gens qui avaient de l'argent, mais ¢a va, on vivait ! ». Mb. a aussi hérité d’une
confession musulmane, et est pratiquante.

Elle m’expose les conflits familiaux qu’il y avait entre la famille paternelle et
maternelle, ornés de beaucoup de discordes (violences) : « on dit « le frere de ton mari peut te
frapper, c'est obligé ! ce n’est rien ! c’est juste on dit c’est ton mari ! ». Ce qui influengait ses
relations maternelles, avec lesquelles elle cotoyait le plus. Au déces de son pére, sa mere était
donc obligée d’épouser le frére de son mari, puis peu de temps aprés sa mere est tombée
malade : « on n'avait pas nulle part ou aller, elle était obligée de dire ok parce que lui il y avait
un peu de truc pour... Ou vivre quoi ! Obligés, on est venu chez lui mais je dirais que c'était la
pire (elle insiste sur le mot) des choses pourquoi on était venu, on devrait rester dans la rue... ».
De ce lien, Mb. a été victime de violences et de viols « Du coup, il y avait toujours ¢a... battait,
frappait, abusait ! Lui, il abusait tout le temps de moi, oui. ??? oui... (elle rigole avant de fondre
en larmes, J'ai été victime de viol avec mon oncle. Du coup... (silence, elle rigole) Et puis le
viol, la ¢a a été... je sais. ». Avec un climat incestueux : « maintenant j'étais maintenant comme
sa deuxieme femme. Il était la tout le temps ! avec des coups... 1l faisait tout ce qu’il voulait.
Tu pouvais pas aller... peut-étre moi je pouvais aller trouver un abri je sors dehors, mais
comment j'allais faire avec mes deux enf... freres ? ». Aprés cet événement traumatique, elle est
tombée enceinte, de jumeaux, mais ne I’a su qu’a ’accouchement : sa grossesse a été révélée
apres un malaise grace a sa voisine, 1’'unique personne a qui elle pouvait partager son secret elle
m’explique qu’elle n’avait personne a qui raconter ce qu’elle vivait, c’était un secret
insaisissable. Avec stupeur, nous comprenons qu’elle se présente en tant que victime, ce qui est

trés souvent une grande étape dans la reconstruction de soi. Elle me partage sa grande solitude

19



pleine de désespoir, au vu de I’absence de sa méere pendant cette période : « non j'étais pas avec
ma maman, je ne me Suis jamais vu avec ma maman. Je ne me suis jamais vu avec ma maman.
(elle reprend son souffle) ».

Mb. a I’age adolescent, a pu quitter sa ville, grace a sa voisine, pour vivre a la fronti¢re
aupres des parents de la voisine, pour étre loin de son bourreau. De cette aventure, elle recontre
un homme qui la motive pour partir vivre en Europe, mais cela n’a jamais été son réve :
« L'Europe, c'était pas vraiment mon réve en vrai... Je vous [’ai déja dis ce que je révais de
faire, c’était médecin. Le réaliser dans mon pays et étre une grande personne la-bas quoi !
Parce que je savais que I'Europe, ce n'était pas quelque chose pour les pauvres. ». C’est a ce
moment-1a, qu’elle a accouché de ses jumeaux.

Pour pouvoir atterrir en Europe, elle a compris qu’elle devait traverser lamer : « L’eau !
Je n'ai jamais vu la mer ! Je n'ai jamais vu la mer depuis... Depuis, je... La mer | Comment est
la mer ? Tu dis comme ¢a, la ! ». 1l lui expliqua le parcours, qu’ils ont fait ensemble : aller
jusqu’au Maghreb en voiture, s’arréter pour y travailler, puis jusqu’en Italie en bateau. Ce
dernier lui a fait vivre une confusion de sentiments de joie et de terreur qu’elle me décrit de
manicre a ce que 1’émotion nous traverse aussi intensément : « On m'a mis dans le bateau. Je
suis venue. (elle rigole puis silence) Je ne peux pas dire que c'était un soulagement ou quoi...
(elle reprend sa respiration) mais j'étais contente ! Ma premiere fois dans ma vie de voir de
l'eau... c'était flippant ! Mais... j'étais encore soulagée ! Oui. J'étais contente ! Parce que j'ai
laissé tout derriere moi ! ».

Arrivée en Tunisie, son ami a été tristement tué, puis elle a rencontré un autre homme
qui I’a aidé aussi, en lui confiant un poste de « femme de ménage » chez une femme, ou elle
décrit des conditions inhumaines. Elle a par la suite, rencontré une amie en Tunisie, par
téléphone, qui lui a parlée de Lyon, pour lequel elle lui a promis de se rejoindre la-bas : cette
femme était donc son seul repére en Europe. Une fois arrivée a Lyon, elle ne rencontrera pas
son amie, puisque cette derniere a décidé de ne plus jamais décrocher. Mais elle a rencontré le
futur pere de ses deux enfants nés en France, et I’a emmené dormir dans un squat a Gerland.
C’est grace a lui, qu’elle est allée faire les démarches pour obtenir le statut de réfugié (pour sa
fille, victime potentielle d’excision si s’effectue un retour au pays) pour lequel elle a obtenu la
protection et un droit de résidence de 10 ans. En évoquant cela, a la fin de ’entretien, elle a été
curieuse de savoir pourquoi je ne I’avais pas évoqué, puisqu’elle s’attendait a ce que I’entretien
tourne autour de ce sujet.

En ce qui concerne, habiter en collectif, comme pour F., Mb. aime étre entourée, puisque

les autres peuvent la ressourcer, au vu de qu’elle a pu vivre. Or, pour ce qui en ressort de

20



1I’éducation de ses enfants, cela s’avere plus compliqué pour instaurer un cadre éducatif stable.
Elle considére que c’est le foyer, qui désigne par extension la famille également, qui prone et
apprend les régles et principes de 1’individu a en devenir. Pour Mb., c’est la mére qui a la
fonction sacrée de transmission, comme pour toutes les meéres que nous avions rencontré. Elle
insiste aussi sur la protection, terme qui vient faire sens aprés son récit de vie.

Nous pouvons alors retenir dans ce sens que chaque meére nous offrant leur récit avec
intimité et confiance, plein de sens révélé et caché, ont évolué avec leur bagage familial en
main, traversant frontiéres et histoires, pour qu’aujourd’hui, elles puissent dépasser le quotidien
précaire et incertain, d’ici. Pour le silence de Ma., une mére est parole, pour le regard de F. une

mere est yeux et pour la souffrance solitaire de Mb. la mére est synonyme de protection.

21



Discussion

Au cours de cet argumentaire, nous allons pouvoir conduire notre pensée soutenue par
les hypotheses, les théories et concepts des auteurs ainsi que les résultats, pour éventuellement

la remanier, et bouger les lignes de la recherche.

1 — L’impact de I’histoire familiale sur le vécu migratoire

Comme nous I’avons étayé dans notre revue de littérature, le sujet se construit,
s’individualise en s’identifiant (R. Kaés, 19) et par transmission transgénérationnelle (S.
Tisseron, 2017). Chacune des meéres portent I’histoire familiale en elles, par plusieurs moyens
qui sont eux aussi significatifs du roman familial : Ma. qui se forge dans le silence comme pour
accompagner psychiquement le mutisme de son pére, ou bien plus implicitement, essayer d’y
survivre et ne pas s’effondrer face a cela. Nous voyons la un exemple concret d’identification
introjective (M. Klein, 1946). C’est dans cette atmosphére inconsciente que la famille porte
depuis, et transmet jusqu’aux sujets en devenir un tout narratif, et ces derniers ne pouvant y
échapper, sont face a une répétition infinie. Les moyens par lesquels les meéres, avant tout sujet,
vont perdurer le roman familial de manicre différente selon comment le systeme familial s’est
organisé, et s’est développé :

Vient I’exil, épisode qui va rompre tous les liens crées dans ce systéme famille, incluant
le systeme culturel, ou tous les membres avaient un role, et remplissaient une fonction bien
singuliere permettant I’équilibre a celle-ci. Un noyau vient alors a se détacher, ce qui va
conduire a des conflits intergénérationnels, mettant en danger le conflit narcissique (R. Kaés,
19). L’individu s’en allant, doit faire face a des remaniements identitaires, qui s’imposent alors
a lui : puisqu’il y a des rencontres nouvelles ou des événements tragiques qui se trament, le
psychisme doit puiser en ce qu’il connait, ou se métamorphoser pour pouvoir surpasser ce que
le quotidien en France peut faire vivre. Nous savons que la migration féminine est trés souvent
familiale, que ce soit pour suivre un conjoint comme F. ou fuir des violences comme Mb., mais
une fois, « accueillies » en France, ces femmes perdent leurs réseaux sociaux et parviennent a
I’isolement. Elles sont alors vulnérables sur plusieurs facteurs multidimensionnels : facteurs
¢conomiques (grande précarité), facteurs culturels, facteurs sociaux causant donc des
vulnérabilités psychologiques. Nous insistons sur le cadre culturel, qui est vu comme structurant
pour le psychisme d’un sujet, mais qui donc se désinteégre et devenant instable lorsque ce méme

sujet vient a devoir migrer loin du foyer. Nous utilisons le mot « devoir », car pour les parcours

22



migratoires auxquels nous avions eu a écouter, sont des parcours dits « sous la contrainte », en
raison des violences subies par les femmes rencontrées, a n’importe quelle échelle. Mais la
violence n’a, elle, pas de fronticres : Laacher (2011) parle de continuum de violences lorsque
des traumatismes touchent la mére a en devenir ou devenue. Comme nous 1’avons pu voir
aupres de Mb., qui a « sur-vécu », telle une sur-humaine, un parcours migratoire caractérisé de
terreur, de pertes, et de traites humaines. Pour en revenir a la sphére « culture », celle-ci
édifiante et significative au psychisme d’un individu, si elle se voit brisée dans 1’espace et dans
le temps, le sujet va connaitre une faille narcissique, I’empéchant 1’avenir de penser ses
expériences futures. Nous nous demandons alors, comment pouvoir effacer les traces
indélébiles que la famille et la culture a dessinés sur ces femmes, des méres a en devenir, dans

ce contexte de rupture brutal ?

2 — Les obstacles et les ressources dans la construction du devenir mére

Ces traces indélébiles sont placées ou non sur la feuille du psychisme par le sujet, en
I’occurrence la future meére, qui en tant que mere s’identifie aux transmissions de sa propre
mere.

La grossesse, période anthropologiquement initiatique, enclenche des mécanismes
psychiques, tels que la « transparence psychique » (Bydlowski, 1991) et la « transparence
culturelle » (Moro, 1998) qui font que certains éléments de I’histoire infantile, sous forme de
sens, reviennent a la meére. Dans d’autres termes, la grossesse est un moment de reviviscence
inconsciente, accédant a une sensibilité.

La mére est alors vulnérable sur trois dimensions régissant tout ce contexte :

- Dimension personnelle : I’histoire familiale

- Dimension socio-culturelle : I’absence du groupe et de la mere

- Modele ethnocentré imposé : institutions qui marginalisent

L’absence du groupe, le berceau culturel perdu, fait trauma au psychisme de la meére,
psychisme qui doit s’en défendre grace a un clivage pour éviter un effondrement, dans un
contexte déja clivant : devoir intégrer les normes éducatives de la société d’accueil tout en
gardant les reperes de la culture d’origine. Et pourtant, il a ét¢ démontré que 1’étayage culturel,
et la groupalité était thérapeutique : peu importe I’origine ou I’intimité du collectif, celui-ci
fonctionne comme étayage affectif, comme ’ont relevées toutes les meres pendant les
entretiens. En effet, le collectif est essentiel pour elles, puisqu’il est représenté comme une
continuité symbolique du pays d’origine, ce qui participe a la restauration psychique : le groupe

porte, supporte, il « holding » (D. Winnicott, ).

23



Du coté de la mére, ce qu’elle trouve a faire qui de premier abord semble étre sans sens
mais qui sont des repéres culturels réactivés des lors qu’ils sont accomplis, tels que la langue,
les gestes, les expressions verbales ou faciales, la nourriture ou encore la spiritualité. Le
psychisme lutte et s’enracine dans d’autres éléments pouvant faire survivance : toutes les meres
parlent la langue, cuisinent leurs plats, et s’habillent pareillement qu’au pays, en plus d’avoir
des expressions verbales et faciales portant une histoire. La foi va étre aussi 1’édifice qui « fait
tenir » et empéche 1’effondrement du batiment. Ces femmes se ressourcent donc de ce qu’elles
ont héritées, méme si le pays « d’accueil » ne permet pas d’accueillir dignement : cela insinue
la présence de la précarité, avec un grand « p », incluant :

- Les moyens manquants : Ma. m’avait évoqué avoir seulement 275 euros, pour elle et

ses trois enfants, demandant, innocemment des jouets, sans compter les vétements ;

- Le logement incertain : F. m’avait confi¢ des épisodes durant lesquelles elle était

demand¢ a sortir de son hébergement.

- La précarité administrative renforcant cette idée d’incertitude sur les besoins vitaux.

Dans ce sens, ’'usage d’une approche transculturelle en clinique ou plus simplement en
institution est primordiale pour restaurer le lien au sens et évite quelle que soit la forme, de la
marginalisation. Surtout au sein de la maternité, en ouvrant un espace de négociation entre les
représentations culturelles, d’ici et d’ailleurs, pour prévenir la transmission traumatique, a

I’enfant.

3 — Le lien mére-bébé
La meére a un devoir, a son tour, de transmission, comme prévu dans le contrat narcissique
(R. Kaés) signé par la famille et la mére elle-méme. Mais comment faire lorsque certains de
leurs enfants sont restés au pays ? Nous parlons alors de « famille transnationale », terme utilisé
par D. Bryceson & U. Vuerola (2002) pour désigner une famille dont les membres sont répartis
entre plusieurs pays mais qui continuent de fonctionner comme une unité, en maintenant des
liens affectifs, matériels, sociaux et symboliques, au-dela des fronti¢res. Entre les membres
circulent des choses matérielles (communication, biens, personnes, de [’argent) comme
immatérielles (émotions ou rituels).
Ce qu’elles transmettent, en dépit de la carence culturelle, a leurs enfants sont autant
immatérielles que matérielles : Ma. va transmettre la cuisine a sa fille ainée ; F. va transmettre
la langue arabe a sa premicre fille ; Mb. transmet quant a elle des chansons que sa propre mere

lui a chantées.

24



Nous n’avons pas évoqué les transmissions transgénérationnelles (S. Tisseron, 2017) qui se font
par suintement, que nous pouvons percevoir a I’ceil nu, mais le silence de Ma. est entendu et
ressenti par son bébé en bas-age, le secret de 1’histoire coloniale va étre révélée a I’ainée de F.,
et les cicatrices des violences subies par Mb. et son regard vide pourtant invisibles, vont étre
subis par ses enfants.

Puisqu’elles ne peuvent pas supporter leur récit de vie, et que I’institution est dans le
désinvestissement, la fonction de transformation de ces derni€res arrivera a échec, ce qui veut
insinue par conséquent, qu’elles présenteront, notons le terme « d’engendrement symbolique »
(Zittoun, 2004) leurs enfants au monde de fagon brutale, sans protection, sans digestion et donc
traumatique. Nous pouvions dé¢ja remarquer chez le bébé de Ma. comme une forme de mutisme,
plus vulgairement, ’enfant ne parle pas. D’une autre manicre, les jumeaux de Mb. ne sont
nullement investis de la méme maniere que leurs fréres et sceurs en France : les premiers ne
sont pas nommeés « mes enfants », ce qui est le cas pourtant pour les deux derniers.

Nous pouvons tout de méme préciser la limite de cette partie de la recherche : nous
aurions aimé pouvoir observer comment se jouent les trois dyades, afin de ne pas introduire de
biais.

En cette lancée, en tant qu’accompagnant.e, ce que nous pouvons amener, c’est
I’importance du travail de différenciation entre les deux sujets, mere et enfant. L’objectif
fondamental du suivi est de restaurer la fonction de pare-excitation de la mere, en permettant
aux enfants de ne plus étre le miroir des affects parentaux et en conclusion, ne pas faire fonction
de parent. Cela passe par un travail d’individuation, de reconnaissance de 1’enfant comme sujet

a part entiere.

25



Conclusion

Nous pouvons nous rendre compte de I’importance que la culture détient sur 1’intégrité
d’une personne, surtout en contexte migratoire et de maternité, ou se jouent beaucoup de
dynamiques psychiques.

Ces dynamiques psychiques relévent de mécanisme de défense, face a ce que I’humain
ne peut endurer, et pourtant il.elle survit, par différents moyens, tant que le collectif est mobilisé.
Ce collectif doit étre transculturel, incluant tant les résidentes que 1’équipe les accompagnant,
puisque chacun et chacune de nous s’est vu transmettre une empreinte familiale et culturelle.
Nous pensions aux entretiens transculturels que la Professeure Marie-Rose Moro a créée au
sein de la Maison de Solenn, dans laquelle s’est tenus ces entretiens dont la particularité est de
faire participer groupalement les sujets présents dans la piéce, partageant ainsi une expérience
évoquée que certains ont vécus ou non.

La limite la plus contraignante de cette recherche est de I’ordre de notre positionnement,
ou plutot de I’étiquette que nous pouvons détenir aupres des meres entretenues : nous étions la
chercheuse, 1’étudiante en psychologie, mais surtout I’intervenante au FLE. Cette confusion,
voir méme cette étiquette d’intervenante FLE, peut étre imaginée trés proche de 1’équipe de la
maison d’accueil, faisait biais a la recherche, sur la relation de confiance, chez certaines. Nous
pouvons ressentir de la méfiance, ou une relation déséquilibrée.

Comment alors, mettre en place, penser, en tant qu’accompagnant.e un suivi ayant
compte de ce que nous avons pu relever au cours de cette recherche ? Avec quels outils pouvons-
nous rendre dignité a ces femmes, pourtant vivant dans un pays ou 1’accueil est synonyme de

précarité et d’incertitude ?

26



Bibliographie

e Bion, W. R. (1962). Aux sources de [’expérience.

e Bydlowski, M. (1991). La transparence psychique de la grossesse. Etudes freudiennes,
32, 135-142.

e Cadart, M.-L. (2004). La vulnérabilité¢ des méres seules en situation de migration.
Dialogue, no 163(1), 60-71. https://doi.org/10.3917/dia.163.0060.

Camara, H. (2016) . Fiche 3. Psychologie transculturelle de la périnatalité. Dans Sous
la direction de Bossuroy, M. (dir.), La psychologie clinique transculturelle. ( p. 29 -39
). In Press. https://doi.org/10.3917/pres.bossu.2016.01.0030.

e Douville, O. (2014). Les Figures de I’Autre : pour une anthropologie clinique. Paris :
Dunod.

e Dozio, E. et Laroche-Joubert, M. (2020) . Fiche 2. Traumatisme et culture. Dans Sous
la direction d’ Dozio, E., Laroche-Joubert, M. et Baubet, T. (dir.), Le traumatisme
psychique chez 1’adulte 12 fiches pour comprendre. ( p. 29 -38 ). In Press.
https://doi.org/10.3917/pres.dozi0.2020.02.0030.

e Drweski, P. (2019). Fiche 7. Famille et culture. Dans Sous la direction de Drweski, P.
et Robert, P. (dir.), Clinique du couple et de la famille. ( p. 81 -90 ). In Press.

e Fernandez De Soto, V. et Titia Rizzi, A. (2022) . Le lien mére-enfant dans la protection
de Denfance a [D’épreuve du trauma. L'autre, Volume 23(3), 273-282.
https://doi.org/10.3917/lautr.069.0273.

e De Psychiatrie et de Neurologie de Langue Frangaise : 2008 : Furtos, J. (2008). Les
cliniques de la précarité : contexte social, psychopathologie et dispositifs.

e Fraiberg, S. (1999). Fantomes dans la chambre d’enfants : évaluation et thérapie des
perturbations de la santé mentale du nourrisson. Presses Universitaires de France -

PUF.

e Freud, S. (2004). Le malaise dans la culture. Presses Universitaires de France - PUF.

e Freud, S. (1989). Totem et tabou : interprétation par la psychanalyse de la vie sociale
des peuples primitifs.

e Joubert, C. (2004). Psychanalyse du lien familial. Le Divan familial, 12(1), 161-176.
https://doi.org/10.3917/difa.012.0161

27



Kaés, R. (2015). Le modéele de l'appareil psychique groupal. Dans : , R. Kags,
L'extension de la psychanalyse: Pour une métapsychologie de troisieme type (pp. 137-
160). Paris: Dunod.

Kaés, R. (1989). Le contrat narcissique. Paris : Dunod.

M. Klein (1967, trad. fr. 1968). Essais de psychanalyse (1921-1945). Paris : Payot

Mc Mahon, A., Feldman, M., Rousseau, C. et Moro, M.-R. (2020). Enfant persécuteur
ou enfant sauveur ? Quand trauma et migration s’amalgament a ’ambivalence de la
meére dans la relation a son bébé. Santé mentale au Québec, . 45(2), 79-95.
https://doi.org/10.7202/1075389ar.

Mestre, C. et Gioan, E. (2019) . Fiche 6. Maternité, migration et traumatisme. Dans
Laroche-Joubert, M., Dozio, E. et Moro, M. (dir.), Le traumatisme psychique chez
I’enfant. ( p. 81 -93 ). In Press. https://doi.org/10.3917/pres.laroc.2019.01.0082.
Mestre, C. et Gioan, E. (2019) . La maternité et 1’exil : quel accueil dans nos
maternités ? Le  Journal des  psychologues, n° 369(7), 40-45.
https://doi.org/10.3917/jdp.369.0040.

Moro, M.-R. (1998). Psychothérapie transculturelle des enfants de migrants. Dunod.
Mouchenik, Y., Moro, M., Drain, E., Serbandini Bini, N., Chobé Christian, L.,
Chamouard, L. et Ayosso, J. (2021). Les outils transculturels dans la clinique de liaison
en maternité. Dans Mouchenik, Y. et Moro, M. (dir.), Pratiques transculturelles Les
nouveaux champs de la clinique. ( p. 93 -110 ). In Press.
https://doi.org/10.3917/pres.mouch.2021.01.0094.

Quattoni, B. (2016) . Méres migrantes traumatisées et leur enfant : transmission ou
reproduction du trauma ? Dans Mestre, C. (dir.), Bébés d'ici, meres d'exil. ( p. 285 -320
). éres. https://doi.org/10.3917/eres.mestr.2016.01.0285

Roussillon, R. (2012). Agonie, clivage et symbolisation. Presses Universitaires de
France. https://doi.org/10.3917/puf.rouss.2012.03

Roussillon, R. (n.d.). Un processus sans sujet.
https://reneroussillon.com/wpcontent/uploads/2015/01/clivage-2014.pdf

Tisseron, S. (2017).Les secrets de famille. Presses Universitaires de France.
https://doi.org/10.3917/puf.tisse.2017.01

Winnicott, D. W., & Sauguet, H. (1975). De la pédiatrie a la psychanalyse.

Winnicott, D. W. (1975). Jeu et réalité : I’espace potentiel. Editions Gallimard

28



e Zittoun, T. (2004). Donner la vie, choisir un nom : Engendrements symboliques. Paris

: L’Harmattan.

29



Annexes
Annexe 1 : Guide d’entretien
Sujet : Vécu de la maternité en situation d’exil
Bonjour,
Je souhaite tout d’abord vous remercier pour votre participation a ce projet de recherche.

Je me présente, je m’appelle Melina, je suis diplomée en licence de psychologie. Dans le cadre

de mon travail de recherche, je méne une recherche au sujet du vécu de la maternité en situation
d’exil.

Durant ce temps d’échange, je vous poserai des questions ouvertes auxquelles vous pourrez
répondre librement, ou ne pas répondre. Effectivement, certaines questions peuvent étre
sensibles et/ou personnelles, notamment 1’évocation de votre parcours migratoire. Aucune
réponse spécifique n’est attendue de votre part, c’est-a-dire qu’il n’y a ni bonnes, ni mauvaises
réponses. La durée prévue pour cet entretien est illimitée, ce qui veut dire que nous prendrons
le temps qu’il vous faudra pour que vous puissiez répondre.

L’enregistrement de cet entretien a pour unique but de pouvoir retranscrire le plus justement ce
qui aura été dit, tout en me permettant d’étre la plus disponible pour vous écouter. Je tiens
¢galement a vous rappeler que les données seront anonymisées, ainsi votre nom n’apparaitra
nulle part.

Avez-vous des questions a propos de I’entretien ? Est-ce que vous consentez toujours a ce que

notre échange soit enregistré ?

Tres bien, dans ce cas, nous allons pouvoir débuter 1’entretien.

30



=» Pré-migratoire/Au pays :

- Comment est composée votre famille d’origine ? Ou habitent-ils ?

- Comment s’est passé votre enfance ? Qui était présent pour vous ? Qu’est-ce que vous
faisiez ensemble ?

- Décrivez-moi un souvenir de votre enfance, qui vous a beaucoup marqué.

- Aviez-vous un plat que votre mére vous faisait souvent ?

- Quelle langue parliez-vous avec votre mere ? avec votre famille ?

- A quel age avez-vous eu vos enfants ? Comment s’est passé la grossesse ?

- Aviez-vous envie d’avoir des enfants ? Quel est le sentiment, la pensée, que vous
aviez ressentis lorsque vous avez eu vos enfants ?

- Qu’est-ce que vous faisiez avec vos enfants, au pays ?

- Avec qui éduquiez-vous vos enfants ? Qu’est-ce que qui vous aidait ? Sur qui vous
pouviez compter ? Quelles difficultés aviez-vous ?

=>» Parcours migratoire :
Décrivez-moi votre parcours migratoire.

- Comment étes-vous arrivées en France ? Etes-vous arrivées avec vos enfants ? toutes
seules ?

- Une fois en France, comment s’est passé votre accueil ? Quelles étaient vos
ressources ? vos obstacles ? vos besoins ?

- Remarquez-vous un changement dans votre relation avec vos enfants, depuis 1’exil ?

=» Post-migratoire/En France :

- Qu’est-ce que veut dire « mere » pour vous ? Qu’est qu’une « bonne » meére ?

- Quel est son rdle ? sa place ? par rapport a I’enfant ? dans la famille ?

- Combien avez-vous d’enfants ? Ou sont-ils ? Quels sentiments par rapport a cela ?

- Qu’est-ce que vous faites avec vos enfants, ici ? Qu’est-ce que vous aimerez faire ?

- Pensez-vous qu’il y a une différence entre étre mere ici, et au pays ? Lesquelles ?

- Préférez-vous étre mére ici, ou au pays ? Pourquoi ?

- Qu’est-ce que ¢a vous fait d’étre mere ? Quels sentiments d’avoir un enfant, ici ?

- Qu’est-ce que ce lieu vous apporte ? Il vous aide ? Il vous donne des problémes ?

- Pensez-vous avoir les moyens nécessaires a la « bonne » éducation et au bon
développement de votre enfant ? Avez-vous des difficultés, par rapport au pays ?

- Pensez-vous avoir la capacité d’accomplir votre role de mere ?

- Qu’auriez-vous fait différemment dans votre 1’éducation que vous donnez, en dehors
d’ici/chez vous ?

- Quelle langue parlez-vous avec vos enfants ?

- Quels plats aiment-ils manger ?

- Est-ce que vous croyez ? vous pratiquez ? Votre croyance a-t-elle un impact dans votre
vie de mere ? Lequel ? Pourquoi ?

31



Annexe 2 : notice d’information et de consentement vierge

Lettre d’information :
Participation a une recherche en psychologie

Titre de la recherche : Expérience d’étre mére en situation d’exil
Madame, Monsieur,

Dans le cadre de mon diplome inter-universitaire, je vous propose de participer a une étude de
recherche que je mene actuellement. Cette lettre d’information détaille les points de cette étude.
Vous pourrez prendre le temps pour lire et comprendre ces informations afin de réfléchir a votre
participation.

Etudiante chercheuse

Je suis une étudiante dipldomée en licence de Psychologie et actuellement en formation au
diplome inter-universitaire « Santé, Société, Migration » a I’Université Claude Bernard Lyon
1, en collaboration avec 1’Orspere-Samdarra.

But et déroulement de la recherche

Cette recherche a pour but d’approfondir ...

La recherche se déroulera sur une période de 6 mois. Afin de récolter des données a ce sujet, je
vous sollicite pour un entretien d’une durée illimitée.

Inconvénients et risques

La participation a la recherche ne devrait pas engager de responsabilit¢ de votre part, ni
comporter d’inconvénient, si ce n’est donner de votre temps. Certaines questions peuvent
toutefois vous paraitre sensibles ou personnelles, vous serez libres d’y répondre comme vous
le souhaitez ou de ne pas le faire.

Droit de retrait

Votre participation a ce projet de recherche est tout a fait volontaire et vous restez libre, a tout
moment du processus, de vous retirer sans justification. Il est également possible de revenir sur
votre décision.

Confidentialité

Durant cette recherche, je retranscrirais vos paroles lors de I’entretien par le biais d’un
enregistrement préalable. Celui-ci sera évidemment supprimé a la fin de ce projet de recherche.
Tous les renseignements recueillis seront strictement confidentiels dans les limites prévues par
la loi. Afin de préserver votre identité et la confidentialité, vous serez anonymisés.

Si vous avez des questions pendant votre participation a cette recherche, vous pourrez me
contacter.

Je vous remercie d’avoir pris le temps de lire cette information. Si vous étes d’accord pour
participer a cette recherche, je vous invite a signer le formulaire de consentement-ci-joint.

32



Formulaire de consentement libre et éclairé

Dans le cadre d’un enseignement de mon cursus de Licence 3 Psychologie au sein de
I’Université Lumiere Lyon 2, je recherche des participants pour un projet de recherche portant
sur la transmission psychique d’un vécu de guerre porté par les enfants.

Il s’agira d’un entretien de groupe d’un temps illimité, durant lequel des questions ouvertes
vous seront posées au sujet de I’expérience de guerre vécu par vos parents et des conséquences
psychosomatiques sur vous. Aucune réponse spécifique n’est attendue de votre part, je souhaite
recueillir votre discours sur ces questions.

Je retranscrirais vos paroles lors de I’entretien a 1’aide d’un enregistrement. Celui-ci sera
supprimé a la fin de ce projet de recherche. Tous les renseignements recueillis seront strictement
confidentiels dans les limites prévues par la loi. Afin de préserver votre identité et la
confidentialité, vous serez anonymisés.

Merci de remplir les champs suivants et de signer en bas de la page.

Je soussigné.e, Mme/M (prénom, nom) autorise par la présente Mme (nom
de I’intervenante) a:
e Participer a I’entretien : OUI NON
e Procéder a I’enregistrement de I’entretien : OUI NON
e Utiliser ces données sous leur forme enregistrée et sous leur forme transcrite et
anonymisée : OUI NON

Si vous souhaitez recevoir un court résumé des résultats de la recherche, vous pouvez me
contacter.

Fait a Le:

Le.a participant.e : L’étudiante chercheuse :

33



Entre meér(es) : le vécu de la maternité en situation d’exil

Mots clés : Migration - Maternité - Transmission - Culture - Processus identitaire

Cette recherche traite du vécu de maternité dans le contexte de la migration, en soutenant
I’impact de la sphére familiale et culturelle au cours de celle-ci. Avant d’étre mére, le sujet
s’individualise psychiquement via sa famille, procédant a plusieurs processus, tels que
I’identification ou encore par transmission inter et transgénérationnelle. Les marques
indélébiles du roman familial vont permettre non seulement au sujet de survivre face a la
rupture qu’est la migration, mais surtout de transmettre a son tour le récit, aux futures
générations. Cette transmission est centrale pour ce sujet, puisque ce dernier va s’en
ressourcer face aux éveénements traumatiques l’attendant. Or, dans certains systémes
familiaux, le récit est déja traumatique, ce qui rend pathologique la relation que la meére
pourra avoir avec son, ses enfants. La transmission est également investie a ce que la mere,
une fois le parcours migratoire effectué, puisse ré-investir son cadre culturel, brisé par ’exil.
En effet, la langue parlée aux enfants ici, la cuisine mangée, les traditions et rituels partagés
collectivement, ou encore la foi pratiquée, sont des enracinements que le psychisme cherche
a introduire pour sur-vivre, supporter. L’enfant se verra porter le traumatisme de la mere,
qui elle est occupée a s’investir narcissiquement, en laissant I’enfant faire miroir. Ce dernier
est alors porteur d’une double histoire, entre ici et ailleurs.

Cette recherche a été menée dans le cadre d’une maison d’accueil pour femmes isolées,
associée a Habitat et Humanisme Rhone, dans lequel, nous sommes intervenu comme

intervenante FLE.

Mémoire du Diplome Inter-Universitaire « Santé, société et migration »
Rédige sous la direction de la Professeure Serena Tallarico

Année 2024 — 2025

34



